


Universidad Mayor de San Andrés
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación

Carrera de Lingüística e Idiomas
Instituto de Estudios Bolivianos

El valor sociocultural y lingüístico 
de las canciones en las comunidades aymaras

Aymara markasan jayllinakapa

Ignacio Apaza Apaza

La Paz, Bolivia
2025



Título:	 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones en 
las comunidades andinas

	 Aymara markasan jayllinakapa
	
Autor:	 Ignacio Apaza Apaza

Editorial:	 Instituto de Estudios Bolivianos
Corrección de estilo:	 Cleverth Cárdenas Plaza	
Diseño y diagramación: 	 F. Diego Pomar Crespo	  
Dirección Institucional: 	 Av. 6 de agosto No 2080
Contactos:	 Telf. 2441602 – FAX 2440577
E-mail:	 iapaza@umsa.bo
Impresión:	 GRAFBOL impresiones	

D.L.:	 4-1-530-2025 P.O.
ISBN:	 978-99954-49-47-6

Instituto de Estudios Bolivianos
Carrera de Lingüística e Idiomas
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación
Universidad Mayor de San Andrés

La Paz, agosto de 2025 



 

Jallällt’awi

Taqi chuymampi, wali ch’amampi, qhuru qamasampi markasan 
jayllinakapat amuyt’añäni, aymar markar ch’amampi laqar aptañataki.

Markasan amtäwipa, luräwipa sarnaqäwipa nayrar sartayañäni





Dedicatoria
 

Con todo aprecio, con mucha fortaleza al milenario pueblo 
y cultura aymara,  para recuperar y preservar las tradiciones 

patrimoniales que atesoran conocimiento, sabiduría 
y el pasado histórico de los aymaras





Índice general

Reconocimientos	 15
Prólogo	 17
Presentación	 21

1.	 Mapa político de Bolivia	 25
2.	 Ubicación de áreas culturales de estudio	 26
2.1.	 Provincia Daniel Campos del departamento de Potosí	 26
2.2.	 Provincia Ladislao Cabrera del departamento de Oruro	 27
2.3. 	 Provincia Pacajes del departamento de La Paz	 28
2.4. 	 Provincia Aroma del departamento de La Paz	 29
3.	 Equipo de investigación y colaboradores	 30

Introducción	 31

I.	 Motivaciones y aspectos metodológicos en los 
	 estudios de las canciones aymaras	 35

1.	 Antecedentes	 35
2.	 Identificación del problema y objetivos del estudio	 36
3.	 Importancia sociocultural y lingüística de las canciones 
	 aymaras	 39
4.	 Estrategias metodológicas en los estudios de jayllinaka/
	 kirkinaka	 40
4.1.	 Adscripción metodológica y áreas culturales de estudio	 41



10 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras

4.2.	 Técnicas de recolección de datos y constitución del corpus	 42
4.3.	 Criterios socioculturales de descripción y análisis	 43

II.	 Aspectos geopolíticos y características socioculturales	 45

1.	 Introducción	 45
2.	 Características socio-geográficas de las comunidades 
	 aymaras	 46
3.	 Ubicación del lago Poopó considerado como la Atlántida 
	 perdida y patrimonio material del departamento de 
	 Oruro.	 47
4.	 Modelo andino de organización tradicional y socio-
	 comunitaria	 53
5.	 Propiedades territoriales y socioeconómicos	 56
6.	 Concepción cultural del tiempo y la visión aymara 
	 del mundo	 59
7.	 La visión holística del tiempo en aymara	 61
8.	 El fenómeno de lenguas en contacto e implicaciones 
	 socioculturales	 67
9.	 El préstamo lingüístico y sus consecuencias	 70
10.	 Diferencias de hablas según edad y sexo	 72

III.	 Antecedentes   y fundamentos en los estudios de las 
	 canciones aymaras	 75

1.	 Introducción	 75
2.	 Importancia sociocultural y lingüística de los contenidos 
	 de las canciones aymaras	 76
3.	 Las tradiciones orales como referente histórico y fuente 
	 de conocimiento	 79
4.	 La expresión de la identidad cultural mediante canciones 
	 aymaras	 83
5.	 Características sociohistóricas de canciones aymaras	 86
6.	 La música y la fiesta según la concepción cultural 
	 del tiempo	 88



11

IV.	 Canciones aymaras como elemento integrador del 
	 pasado histórico y la identidad cultural	 91

1.	 Introducción	 91
2.	 Características socioculturales y lingüísticas de las 
	 canciones aymaras	 93
2.1.	 Canciones de amor, alegría y nostalgia	 93
2.1.1.	Características mítico-religiosas de las canciones de amor, 
	 alegría y nostalgia	 102
2.2.	 Canciones referidas a los seres protectores e imaginarios	 105
2.2.1.	Personificación de elementos naturales en el imaginario 
	 del pueblo andino	 111
2.3.	 Canciones a animales e insectos	 113
2.3.1.	Humanización y racionalización de animales e insectos	 119
2.4.	 Expresión de fortaleza de la identidad cultural a través de 
	 las canciones	 121
2.4.1.	La identidad y fortaleza en los imaginarios de los 
	 intérpretes de canciones	 126
2.5.	 Autoridades originarias y su relación con las canciones 
	 aymaras	 128
2.5.1.	Autoridades originarias como las intercesoras ante las 
	 divinidades	 129
2.6.	 Pastores y pastoras. Los compositores e intérpretes de 
	 las canciones	 132
2.6.1.	Percepción imaginaria del ambiente natural de los 
	 intérpretes de las canciones aymaras	 134
2.7.	 Concepción mítica de lagos y ríos en las canciones	 135
2.7.1.	Conceptualización simbólica de lagos y ríos en canciones	 136

V.	 La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música 
	 y canciones	 139

1.	 Antecedentes	 139
2.	 Aspectos míticos y religiosos de las canciones aymaras	 142

Índice



12 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

3.	 Construcción de un imaginario cultural en el pensamiento 
	 de los pueblos andinos	 145
4.	 Tiempo y periodos de interpretación de las canciones y la 
	 música	 151
5.	 Interdependencia de canciones y la música con la 
	 producción y reproducción	 157
6.	 Canciones aymaras como articuladores de los elementos 
	 de la naturaleza	 161

VI.	 Normas socioculturales y lingüísticas en las 
	 prácticas de las canciones aymaras	 167

1.	 Introducción	 167
2.	 Canciones aymaras como patrimonio tradicional 
	 intangible y normas socioculturales	 168
3.	 El valor sociocultural de las canciones por medio del 
	 lenguaje connotativo	 172
4.	 Las expresiones metafóricas como un mecanismo de 
	 comprensión de mensajes	 174
5.	 El significado contextual de las expresiones metafóricas 
	 en las canciones	 181
6.	 Conservación de imaginarios culturales por medio de 
	 canciones aymaras	 183
7.	 Los defensores y conservadores del patrimonio 
	 tradicional e inmaterial	 186

VII.	 Consideraciones finales	 191

VIII. Bibliografía	 195

IX. 	 Anexo	 201



Índice de imágenes e ilustraciones

Mapa 1: Mapa de la provincia Daniel Campos de Potosí	 25
Mapa 2: Mapa de la provincia Daniel Campos de Potosí	 26
Mapa 3: Mapa de la provincia Ladislao Cabrera de Oruro	 27
Mapa 4: Mapa de la provincia Pacajes de La Paz	 28
Mapa 5: Mapa de la provincia Aroma de La Paz	 29

Foto 1   Mapa de ubicación del lago Poopó de Oruro	 46
Foto 2   Vista panorámica del salar de Uyuni	 47
Foto 3   Vista del nevado Sajama	 48
Figura 4   Vista frontal del volcán inactivo Tata Sabaya de Oruro	 49
Figura 5   Vista del nevado de la montaña ‘Illimani’	 50
Figura 6   Vista del nevado Illampu de La Paz	 51
Figura 7   Ciudad de piedra de la provincia Pacajes de La Paz	 52
Figura 8   Rito de cambio de autoridades originarias	 55
Figura 9   Localidad de Colquencha	 56
Figura 10 Modelo de iglesia cristiana denominada
	        ‘Iglesia de hermanos’	 58
Figura 11 Ocaso del sol y comienzo de la noche	 60
Figura 12 Bivalencia del término ‘Pacha’	 63
Figura 13 Representación de la cosmovisión andina del mundo
	        según Santa Cruz Pachacuti Yampqui	 65
Figura 14 Representación de la concepción circular del tiempo	 67
Figura 15 Entrevista en el trabajo de campo	 69
Figura 16 Llama blanca	 78
Figura 17 Yatiri aymara	 81
Figura 18 Instrumentos musicales de viento y de cuerda	 85



14 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Figura19 Conjunto de Pinkillu	 89
Figura 20 Vicuña Centinela	 104
Figura 21 Volcán inactivo de Tunupa	 112
Figura 22 Lagarto amarillo con manchas	 120
Figura 23 Grupo de mujeres madres pastoras	 127
Figura 24 Autoridades originarias aymaras de San Pedro 
	        de Curahuara	 131
Figura 25 Oveja de cara negra	 134
Figura 26 Época de jallupacha	 137
Figura 27 Cóndor	 140
Figura 28 Guanaco con su cría	 141
Figura 29 Zorro andino	 141
Figura 30 Construcción funeraria	 143
Figura 31 Colección de objetos de cerámica	 143
Figura 32 Entrega de mando de Jilanqu pasante	 144
Figura 33 Caravana de llamas de Pampa	 147
Figura 34 Alpaca de color café sobre un bofedal	 147
Figura 35 Conjunto de tarqueada en año nuevo	 152
Figura 36 Santuario de San Juan de Quillakas	 153
Figura 37 Imagen de Mama Wanapa de Chile	 155
Figura 38 Variedad de instrumentos de viento	 156
Figura 39 La sart’a	 163
Figura 40 Conjunto de pinkillada	 171
Figura 41 Adulto de Mayor de Moco Moco, provincia Camacho	 188
Figura 42 Adulta mayor de Machacamarca, provincia Aroma	 189
	



Reconocimientos

En principio, expreso mis agradecimientos a la Universidad Mayor de 
San Andrés, a la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, a 
la Carrera de Lingüística e Idiomas, al Instituto de Estudios Bolivianos y 
a otras unidades académicas, por haberme brindado el apoyo necesario, 
con generosidad y confianza en la ejecución de esta investigación que 
concluye en esta obra. Asimismo, expreso mi gratitud y reconocimiento 
a mis colegas y a mis auxiliares de investigación por su apoyo y aliento 
permanente en los estudios de descripción y análisis de los diversos pro-
blemas socioculturales que aguardan soluciones. 

La amabilidad y la hospitalidad con la que nos acogieron las comunidades 
en las que se realizó el trabajo de campo, nos permitió recolectar datos 
relacionados con las canciones aymaras, directamente de los usuarios de 
la lengua. Por ello, expreso mi profundo agradecimiento a las autoridades 
originarias y a todas las personas que, con su aporte, han hecho posible 
la construcción de esta obra de contenido literario, histórico, sociocul-
tural y lingüístico. Para todos ellos, vaya mi reconocimiento sincero por 
contribuir con datos valiosos por el bien de la lengua y cultura aymara.

Asimismo, agradezco a todas las personas que, directa o indirectamente 
han coadyuvado, desde la recolección de datos, su tratamiento y confec-
ción de este libro.  A los hermanos aymaras y quechuas de las diferentes 



16 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

localidades, por la paciencia y hospitalidad brindada por varios días de mi 
permanencia, apoyándome y proporcionándome datos. A mis familiares 
por su compromiso, contribución en la contextualización cultural y lin-
güística, y por su valiosa cooperación moral y material. Por último, pido 
disculpas por alguna omisión involuntaria de algunas personas, institu-
ciones y comunidades que contribuyeron en la construcción de esta obra. 

El autor



Prólogo

Este estudio trata sobre las canciones aymaras, consideradas como 
un patrimonio inmaterial de la cultura aymara. Las mismas poseen 
significados siempre en relación con los diferentes periodos agrícolas, 
ganaderos y otras actividades de la vida cotidiana. Los antecedentes, 
las asunciones teóricas y las muestras de canciones aymaras recogidas 
durante el trabajo de campo ofrecen una serie de interpretaciones a 
partir de sus contenidos, estableciéndose que están relacionadas con 
el modelo cultural andino. Todas las canciones provienen de autores 
anónimos o creaciones colectivas, están compuestas en lengua aymara 
y manifiestan el pasado histórico, así como la felicidad y la tristeza de 
la vida cotidiana de las comunidades aymaras.

El trabajo se realizó en diversos contextos de las provincias de Ladislao 
Cabrera (departamento de Oruro); Daniel Campos (departamento 
de Potosí); y Pacajes (departamento de La Paz), durante las gestiones 
2021 y 2022. En el mundo aymara, cada actividad o faceta de la vida 
humana está vinculada a una canción que expresa emociones como 
la tristeza, el humor, la ironía, la nostalgia, además de temas como la 
agricultura, la ganadería y el ciclo vital del ser humano. Asimismo, 
cada canción se asocia a un instrumento musical, a una modalidad de 
ejecución y a un periodo específico de tiempo.



18 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Los participantes en estas manifestaciones artísticas y religiosas incluyen 
hombres, mujeres, adultos y niños. Todos intervienen con la convicción 
de que las canciones tienen el poder de motivar a los dioses tutelares, 
encarnados o personificados en las altas montañas, los ríos y otros 
elementos de la naturaleza, estableciendo una relación con los seres 
vivientes en el marco de la reciprocidad. Las canciones propiciatorias 
son altamente valoradas, puesto que cada una responde a un fin deter-
minado, ya sea para llamar a la lluvia o alejar a los espíritus malignos, 
como de la granizada o la helada, entre otros. Cuando los adultos cantan, 
lo hacen generalmente para expresar su éxito, en el sentido de haber 
satisfecho una necesidad o alcanzado una meta. En el caso de los niños, 
sus canciones suelen ser de petición o llanto, lo que se explica por la 
creencia de que los seres protectores y tutelares los escuchan por su 
condición de inocencia.

Así como el hombre necesita variar sus productos, la Madre Tierra, 
la Pachamama, también requiere variedad de waxt’as (ofrendas) o pagos 
de reciprocidad. Estas ofrendas son expresiones de amor, vida, trabajo, 
sufrimiento, gozo, muerte y pensamientos por parte del hombre. Estas 
actividades se realizan, sobre todo en el mes de agosto, por conside-
rarse un periodo en el que la Pachamama y los seres protectores tienen 
apetito por las ofrendas. Las acciones de reciprocidad entre el hombre 
y los seres tutelares son parte integral de la cultura, expresadas a tra-
vés del lenguaje de la confrontación con la naturaleza, la sociedad y la 
experiencia individual en un ambiente social y cultural muy particular. 
Las canciones tradicionales, transmitidas de generación en generación, 
nunca pasan de moda. La mayoría de ellas se identifica con alguna 
actividad agrícola o ganadera; si ésta dejara de realizarse, la canción 
podría ser olvidada o simplemente perder su función social y cultural.

En el trabajo de campo se recopilaron 38 canciones clasificadas en 7 
grupos, interpretadas en aymara y relacionadas con las diferentes esta-
ciones del año como: jallu pacha (tiempo de lluvia), juyphi pacha (tiempo 
de helada), thaya pacha (tiempo de frío) y wayra pacha (tiempo de viento), 



19Prólogo

respectivamente. Además, dentro de estas estaciones se incluyen los pe-
ríodos de actividades agrícolas como: yapu qhulli (periodo de rotura-
ción), yapu sata (periodo de siembra), yapu picha (periodo de aporque) 
y yapu llamayayu (periodo de cosecha). Las canciones aymaras también 
se interpretan en relación con los diferentes ciclos agrícolas y periodos 
de cultivos. Las actividades de cultivos pueden ser realizadas con arado y 
yunta, con wiri o uysu o con barreta en lugares pedregosos y pendientes.

Los periodos de actividades agrícolas y ganaderas presentan variaciones 
según los pisos ecológicos; por lo tanto, los tiempos aquí señalados no 
deben considerarse como invariables. La descripción y el análisis de 
los contenidos de las canciones aymaras, el empleo de diversos recur-
sos lingüísticos inmateriales, así como las expresiones metafóricas y 
poéticas que subyacen en las canciones, son descritos y analizados para 
comprender la cosmovisión aymara. Por último, los aspectos descritos 
en este estudio son campos amplios, complejos y trascendentales en 
temas lingüísticos y socioculturales del mundo andino que merecen 
la atención de los académicos y especialistas para comprender en su 
verdadera dimensión y lograr una  cabal  interpretación de la visión 
aymara del mundo.

El autor





Presentación

Tengo en la mano uno de los últimos trabajos de investigación realizado 
por el Dr. Ignacio Apaza Apaza titulado El valor sociocultural y lingüística 
de las canciones en las comunidades aymaras, que hace referencia a las ex-
presiones que surgen de lo más profundo del ser espiritual como son 
las canciones, que han sido pensadas, creadas, y comunicadas a lo largo 
del tiempo y que perduran en el transcurrir del tiempo, enseñando his-
torias, valores, respeto a la naturaleza o elementos de cohesión social, 
festivo y religioso.

Las expresiones espirituales resultado de su relación con la naturaleza, 
que da vida, alimento y abrigo al ser humano inspira, retrata, motiva a 
componer o describir realidades que solo las sensibilidades más puras 
pueden recoger, lo que siente, en notas musicales. Ello significa, que las 
canciones establecen relaciones de carácter social, religioso y cultural 
entre los seres humanos que permite tomar conciencia de la existencia 
de un tiempo y un espacio que conforman y construyen la cosmovisión 
de un grupo humano. 

Las canciones tienen la capacidad de relatar aspectos míticos que dan 
lugar a la existencia de “algo”, o canciones que retratan la relación de 
los seres vivos con los seres sobrenaturales que habitan en las alturas del 
mundo andino como protectores de la humanidad o los que habitan en 



22 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

los bosques de las tierras bajas, en la amazonia que, cada cierto tiempo, 
propios del calendario agrícola, salen a establecer relaciones con los 
seres vivos, en una relación holística. 

Las canciones de tipo social expresan o describen las relaciones existen-
tes entre los seres humanos pertenecientes a las culturas, desempeñando 
cargos o responsabilidades sociales que son motivo de inspiración, 
describiendo la colaboración, la ayuda mutua, solidaria expresado en 
notas musicales. Aquí Pongo énfasis a las canciones pastoriles, aquellos 
que son creados e interpretados por los pastores, personas encargadas 
de trasladar a los animales de un lugar a otro en búsqueda de alimen-
tos y comercios, de una región a otra; estos personajes en el recorrido 
que realizan son capaces de crear un sinfín de canciones salidos de lo 
más profundo de su espiritualidad retratando su entorno constituido 
por aspectos sociales, culturales y económicos pero, principalmente, 
retratando su relación con los animales al que entregan su devoción 
por ser dadores de vida y vestimenta. 

Por lo visto los animales, ya sean estos mamíferos y aves son seres 
que puedan ser representados de diversas maneras, en composiciones 
musicales, cantados y bailados, simplemente. Y en ese sentido el autor 
ha recuperado con gran sapiencia cada uno de estos elementos, en la 
elaboración del presente texto.

La interpretación de las canciones requiere de un tiempo y un espacio, 
no se puede realizar de forma arbitraria como sucede con aquellos 
que desconocen la estructura, organización de la sociedad andina y 
amazónica. La interpretación de las canciones se sujeta a un calendario 
agrícola, y una región determinada (tiempo y espacio), donde la mú-
sica, los instrumentos y los bailes retratan plenamente formas de vida 
espiritual, religiosa muy ligada a la naturaleza.

El aporte que realiza el Dr. Apaza demuestra su conocimiento a pro-
fundidad, resultado de la investigación realizada, al descubrir la manera 



23Presentación

de estructurar las canciones, no solo como simples interpretaciones 
sino, como una concatenación de formas de vida que relaciona al ser 
humano con la naturaleza.

Gracias

La Paz, abril del 2025

Mgs. Freddy Luis Maidana Rodríguez
Vicedecano 

Facultad de Humanidades y 
Ciencias de la Educación   

  





25Mapas

1.	 Mapa político de Bolivia 

Mapa 1 

Fuente: Google.com/search. 4 (2004)



26 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

2. 	 Ubicación de áreas culturales de estudio

2.1.Provincia Daniel Campos del departamento de Potosí

Mapa 2  
Mapa de la provincia Daniel Campos de Potosí

Fuente: Google.com/search (2024)



27Mapas

2.2. Provincia Ladislao Cabrera del departamento de Oruro

Mapa 3 
Mapa de la provincia Ladislao Cabrera de Oruro 

Fuente: Google.com/search (2024)



28 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

2.3. Provincia Pacajes del departamento de La Paz

Mapa 4  
Mapa de la provincia Pacajes de La Paz

Fuente: Google.com/search (2024)



29Mapas

2. 4. Provincia Aroma del departamento de La Paz

Mapa 5 
Mapa de la provincia Aroma de La Paz

Fuente: Google.com/search (2024)



30 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

3.	 Equipo de investigación y colaboradores

Investigador principal
Dr. Ignacio Apaza Apaza

Auxiliares de investigación:  
Univ. Roberto Marín Laura
Univ. Liliana Paucara Flores
Univ. Carmen Guarachi Mamani

Colaboradores de diferentes localidades que interpretaron algunas 
de las canciones presentadas

Valeriana Quispe de Huanca
Santusa Mamani de Huayllani
Dionicia Nina Quispe
Flavio Huayllani
Máximo Huañuyku
Primo Quispe Flores
Ponciano Condori Colque
Benigno Muñoz Ignacio
Cleto Villca

 



Introducción

El presente trabajo es producto de una investigación realizada durante 
el ejercicio de la docencia universitaria en la Facultad de Humanidades 
y Ciencias de la Educación de la Universidad Mayor de San Andrés. En 
el proceso de investigación del trabajo titulado “El valor sociocultural 
y lingüístico de las canciones en las comunidades andinas. Aymara 
markasan jayllinakapa”, se realizaron viajes a varias comunidades rurales 
con el propósito de obtener información relacionada con los diferentes 
aspectos socioculturales y lingüísticos de las regiones del altiplano cen-
tral de Bolivia. En este marco, se visitaron varias localidades aymaras 
en las que se conservan dichos elementos culturales intangibles. Estos 
viajes se realizaron con el propósito de recuperar y registrar jayllinaka/
kirkinaka1 (canciones aymaras) de contenidos diversos, consideradas 
como el ‘patrimonio lingüístico’ inmaterial de las comunidades andinas.

La descripción y el análisis de contenidos, el empleo de diversos re-
cursos lingüísticos, así como las expresiones metafóricas y poéticas 
que subyacen en el interior de las canciones, son descritos y anali-
zados para comprender la cosmovisión aymara. Los resultados de 
esta investigación se encuentran plasmados en esta obra, organizados 
coherentemente en nueve capítulos, clasificados en secciones y en los 

1	 En nuestro trabajo se ha optado por el respeto de las diferencias dialectales entre 
una región a otra, en este sentido, la forma kirkinaka corresponde a la variedad oru-
reña y jayllinaka a la variedad paceña. 



32 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

correspondientes subtítulos.

En el capítulo I se establecen algunos antecedentes y las motivacio-
nes principales que condujeron a realizar el estudio de las canciones 
aymaras, consideradas como el patrimonio lingüístico e intangible del 
pueblo aymara. A continuación, se formulan los objetivos generales y 
específicos, los mismos que fueron logrados en las diferentes etapas 
de su ejecución. Asimismo, se exponen los aspectos relevantes del 
patrimonio lingüístico que, en los últimos tiempos, se han desarrolla-
do en diferentes contextos académicos y socioculturales. También se 
presentan algunas estrategias metodológicas y las técnicas empleadas 
en la recolección de datos. Finalmente, se detallan algunos criterios de 
descripción y análisis de datos orales.

En el capítulo II se describen las principales características socio geo-
gráficas, dando cuenta del relieve marcado por la presencia de mon-
tañas y cerros, considerados como seres protectores de las diferentes 
regiones altiplánicas. Entre estas montañas sobresalen Tunupa, Tata 
Sabaya, Jach’a Qullu, Chillima, Qura Qura, Sajama, Illampu, Illimani, 
Mururata, entre otras. Igualmente, se explica el modelo de organización 
tradicional y socio-comunitaria, en el que prevalecen las autoridades 
tradicionales originarias como kuraka, mallku, jilanqu, jilaqata, mama 
t’alla, mallku tayka y otras. Asimismo, se aborda la concepción cultural 
del tiempo a partir de teorías etnográficas y de las ciencias cognitivas, 
que permiten comprenderlo desde el modelo cultural andino, ya sea 
como un objeto en movimiento, su ubicación, dirección, la posición 
del observador, etc. Por otra parte, se proporciona una explicación 
sobre los fenómenos de lenguas en contacto, sus consecuencias so-
ciolingüísticas en forma de préstamos y sus influencias en el contexto 
de nuestro país multicultural y plurilingüe.

En el capítulo III se presentan algunos antecedentes que fundamen-
tan este estudio, relacionados con las tradiciones orales y canciones 
aymaras existentes en diferentes contextos académicos y sociocultura-



33Introducción

les, destacando la importancia que revisten para los pueblos andinos. 
También se analizan diversos contenidos de las canciones que enfatizan 
los elementos culturales, los cuales constituyen referentes históricos 
y fuentes de conocimiento de los imaginarios e ilusiones culturales. 
La conceptualización cultural de jayllinaka o kirkinaka es otro de los 
aspectos tratados para comprender los mensajes que transmiten sus con-
tenidos. Asimismo, se explica la concepción de la música y las canciones, 
su relación con el tiempo, y los ciclos productivo y reproductivo. Por 
último, se describe la conexión entre música y canciones en función de 
los instrumentos musicales y los cantos según los periodos del tiempo, 
como juyphi pacha, awti pacha, jallu pacha, entre otros.

El capítulo IV constituye la parte medular del estudio, donde se presen-
tan 38 canciones ordenadas en 7 grupos, clasificadas por su contenido: 
1. Munasiña, amtasiña (Amor, alegría y nostalgia) 2. Uywirinaka (Seres 
protectores e imaginarios) 3. Uywanaka (Animales e insectos) 4.  Qamasa, 
markasa (Identidad y fortaleza) 5. Mallkunaka, Jilïrinaka (Autoridades 
originarias) 6. Awatirinaka (Pastores y pastoras) 7. Qutanaka, jawiranaka 
(Lagos y ríos). Cada canción incluye una traducción contextual y una 
breve descripción que explica su relación con los elementos culturales 
y las actividades de las comunidades aymaras.

En el capítulo V se abordan los aspectos relacionados con la religiosidad 
y el pensamiento imaginario presentes en las canciones aymaras. Estos 
elementos míticos y religiosos, reflejados en sus contenidos, se analizan 
por su vinculación con el pensamiento colectivo vigente en la memoria 
de las comunidades. Además, se describe cómo las prácticas musicales 
y las canciones se organizan según espacios y periodos establecidos 
por la cultura aymara. También se examina el uso de instrumentos 
musicales en función de los ciclos agrícolas, productivos y ganaderos. 
Finalmente, se concluye que las canciones aymaras actúan como arti-
culadoras de los elementos culturales y la naturaleza, en consonancia 
con la cosmovisión aymara.
En el capítulo VI se analizan las prácticas musicales y canciones regidas 



34 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

por normas sociales y culturales ancestrales. La música aymara adquiere 
relevancia al integrarse en todas las actividades comunitarias. Tomando 
el lenguaje connotativo como elemento fundamental, se examinan las 
expresiones metafóricas que ayudan a descifrar los significados subya-
centes en las canciones. Así, estas se erigen como fuentes de conoci-
miento y preservación de las tradiciones patrimoniales. Por último, se 
explican las normas de transmisión oral y el papel de los guardianes 
culturales en la conservación de este patrimonio lingüístico.

En el capítulo VII se presentan las conclusiones derivadas de los ha-
llazgos más relevantes, junto con sugerencias para futuros estudios o 
réplicas en otros contextos. Se señala que ciertos aspectos del patri-
monio lingüístico intangible no han recibido suficiente atención por 
parte del Estado, los especialistas y el ámbito académico. Por ello, se 
recomienda profundizar en investigaciones de esta naturaleza para su 
valorización y preservación.

En el capítulo VIII se presenta una referencia bibliográfica seleccionada 
y ordenada de manera coherente, que sustentó la descripción, el análisis y 
las conclusiones de esta obra. Estas fuentes, junto con los datos recopilados 
en el trabajo de campo, permitieron alcanzar conclusiones significativas.

En el último capítulo, el IX se ofrece un glosario de términos aymaras 
utilizados en la investigación, con el fin de facilitar la comprensión de 
sus significados y enriquecer el léxico aymara. Los saberes andinos, refle-
jados en el lenguaje, exteriorizados por medio del léxico, se manifiestan 
a través de este vocabulario, que resulta esencial para comprender la 
cosmovisión del pueblo aymara. Finalmente, este material invita a la 
reflexión sobre la importancia del patrimonio lingüístico y abre puertas 
a nuevos estudios en el campo de la cultura y la lingüística aymara.



I
Motivaciones y aspectos metodológicos 
en los estudios de las canciones aymaras

1.	 Antecedentes

En el territorio boliviano coexisten una diversidad de pueblos indígenas 
en los que, por su espacio territorial ocupado y por el mayor número 
de habitantes, prevalecen el quechua y el aymara. Dichos pueblos 
indígenas poseen sus propias características socioculturales y lingüís-
ticas que imprimen una riqueza cultural al pueblo aymara. En Bolivia 
existen 36 pueblos indígenas originarios con igual número de lenguas, 
reconocidas por la Constitución Política del Estado de 2009 como 
‘idiomas oficiales’; pero, en la práctica, ninguno de ellos ha logrado el 
nivel asignado en dicha Ley. Por otra parte, muchos países andinos, 
americanos y europeos albergan entre su ciudadanía tesoros inmate-
riales lingüísticos que, por diferentes razones, no han sido tomados en 
cuenta; al contrario, reciben denominaciones y asignaciones sociales 
como: ‘lenguas minoritarias, rurales, vulnerables, amenazadas’, etc. Los 
elementos inmateriales como la lengua, las canciones, la música, las 
danzas, las fiestas tradicionales y otros, por mucho tiempo, no han sido 
tomados en cuenta por su carácter oral; más bien, han sido relegados a 
un segundo plano por el desconocimiento de sus valores socioculturales, 
que se expresan en dichos recursos y elementos culturales inmateriales.



36 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Ante la emergencia del nuevo modelo educativo expresado en la Ley 
070 ‘Avelino Siñani y Elizardo Pérez’ (2010), que pretende recuperar 
y desarrollar las lenguas y culturas indígenas, las tradiciones orales 
reflejadas en los cuentos andinos, las canciones y otros resultan sus-
tanciales para la aplicación en los contenidos curriculares del sistema 
educativo oficial. La recuperación, la interpretación, su socialización 
y su difusión pueden contribuir a la comprensión sobre la manera de 
concebir un mundo imaginario, sus representaciones, la función social, 
su relación con la naturaleza y la visión aymara del mundo. Por estas 
razones sociohistóricas, culturales y académicas, este estudio de kirki-
naka o jayllinaka (canciones aymaras) se ha realizado con la finalidad 
de recuperar, conservar y desarrollar este patrimonio inmaterial de los 
pueblos aymaras del altiplano central de Bolivia.

Históricamente, sabemos que los pueblos andinos de esta parte de 
América han tenido como la cuna importante de sus vidas a las tie-
rras altas, desérticas, frígidas y lluviosas, un espacio maravilloso para 
la convivencia de las comunidades y de sus miembros, como son las 
regiones altiplánicas de los departamentos de La Paz, Oruro y Potosí. 
En este contexto, se establece que cada actividad de la vida cotidiana 
de los pueblos indígenas está relacionada con jayllinaka/kirkinaka, que 
expresan la resistencia, la alegría, el humor, la nostalgia, el ciclo vital 
del hombre, entre otros. Asimismo, cada melodía de la música y los 
cantos está asociada a un instrumento musical, a una modalidad de 
ejecución y a las diferentes épocas de producción de los cultivos y de 
la reproducción del ganado.  

2.	 Identificación del problema y objetivos del estudio

La situación sociocultural de las comunidades aymaras del altiplano bo-
liviano tiene su base en la tradición oral y la memoria colectiva, reflejada 
en cuentos, canciones, dichos populares y otros recursos culturales que 
imprimen una riqueza invalorable a los pueblos indígenas. Sin embargo, 



37Motivaciones y aspectos metodológicos en los estudios de las canciones

los estudios de esta naturaleza no han merecido la atención necesaria ni 
por parte de los miembros de esta cultura ni por investigadores exter-
nos. Si bien existen algunos trabajos sobre canciones aymaras como un 
medio de conservación del patrimonio lingüístico, todavía son pocos los 
relacionados con la tradición y la memoria colectiva. En este contexto, 
el estudio de las canciones aymaras en sus diversos tipos refleja en sus 
contenidos las relaciones existentes entre la naturaleza, el tiempo, los 
seres protectores, el hombre y los animales.

En nuestro contexto académico, los trabajos referentes al patrimonio 
lingüístico y otros aspectos intangibles como jayllinaka o kirkinaka to-
davía son limitados. Empero, estos elementos y recursos culturales están 
indisolublemente relacionados con los sentimientos, las expresiones, 
los comportamientos culturales y la visión aymara del mundo en sus 
diversas dimensiones. Los elementos culturales y lingüísticos expre-
sados por medio de la oralidad constituyen el patrimonio intangible 
del pueblo aymara; de ahí que exista la importancia y necesidad de 
realizar estudios sobre dichos elementos culturales intangibles y otros 
inherentes a esta temática.

En este contexto y de acuerdo con los antecedentes mencionados, 
el presente estudio pretende lograr algunos resultados significativos 
de los diferentes aspectos de la oralidad y la memoria colectiva que 
impregnan las canciones como componentes sustanciales del patri-
monio lingüístico. Estos aspectos inmateriales están relacionados con 
la lengua y cultura aymara, que, a su vez, imprimen su carácter de 
diversidad y riqueza de la Bolivia pluricultural y multilingüe. En este 
marco, se realizaron actividades exploratorias y observaciones de di-
ferentes recursos culturales que conforman el ‘patrimonio intangible’, 
como la lengua, las canciones y otros que se manifiestan oralmente. La 
descripción y el análisis de dichos aspectos inmateriales se delimitaron 
a los contenidos de las canciones interpretadas en lengua aymara, lo 
que permitió comprender y explicar la identidad cultural y el valor 
simbólico de este patrimonio inmaterial. Identificados algunos pro-



38 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

blemas lingüísticos y socioculturales relativos a las tradiciones orales 
focalizadas en canciones, se desarrollaron los diferentes elementos 
culturales relacionados con los saberes y conocimientos ancestrales.

Por lo tanto, este trabajo tiene el objetivo de esclarecer los significa-
dos transmitidos en los contenidos de los diferentes géneros y tipos 
de jayllinaka o kirkinaka. Asimismo, se hace una revisión del contenido 
ritual y metafórico de las expresiones reflejadas en dichas canciones, 
lo que constituye un aspecto fundamental de la interacción verbal y 
de comunicación. La descripción y el análisis de los contenidos de las 
canciones aymaras permitieron conocer y entender la forma, el modo 
de vida, las tradiciones, las prácticas religiosas y otras actividades coti-
dianas de las comunidades aymaras. Por lo que este tipo de estudios se 
convierte en un referente cultural muy importante para comprender 
los mensajes expresados en las canciones por medio del acto verbal. 
Asimismo, el material de análisis tiene su base en el rescate y registro 
de diferentes canciones que se conservan mediante la tradición oral 
y la memoria colectiva.

Bajo los antecedentes mencionados, específicamente, se pretende lograr 
los siguientes objetivos:

a)	 Emprender acciones concretas de recuperación, preservación 
y desarrollo de las canciones aymaras, que se constituyen en 
los principales elementos y recursos lingüístico-culturales que 
se conservan y se transmiten de generación en generación.

b)	 Analizar los contenidos de la diversidad de canciones ayma-
ras y otros elementos culturales a partir de la visión aymara 
del mundo.

c)	 Interpretar la función social y cultural de kirkinaka relaciona-
das con la diversidad de actividades cotidianas.

d)	 Contribuir al desarrollo de conocimientos y saberes ances-
trales para la apropiación lingüística y el fortalecimiento de la 
identidad cultural del pueblo aymara.



39Motivaciones y aspectos metodológicos en los estudios de las canciones

3.	 Importancia sociocultural y lingüística de las canciones 
aymaras

En muchos ámbitos académicos de la actualidad, la tradición oral y la 
memoria colectiva son ya motivo de estudios desde varias perspectivas 
por su carácter de patrimonio intangible de la humanidad. En este sen-
tido, existen necesidades y razones suficientes para que los elementos 
culturales inmateriales, como las canciones aymaras, sean rescatados y 
conservados, a fin de conocer los contenidos culturales desarrollados 
por nuestros antepasados que se impregnan en ellas y que todavía per-
manecen vigentes hasta nuestros días. En este contexto, las canciones y 
otros discursos de carácter oral constituyen una fuente importante de 
rastros culturales únicos que, más tarde, se convertirán en un instrumen-
to inapreciable para comprender la historia de un pueblo. Asimismo, 
estos elementos y recursos culturales intrínsecos permiten conocer sus 
creencias profundas, sus sentimientos y su pasado histórico. Estas son 
formas únicas para concebir y comprender los saberes y conocimientos 
desarrollados por nuestros antepasados más remotos, hombres que, con 
mucho esfuerzo y trabajo, lograron desarrollar ideologías y represen-
taciones por medio de prácticas de las tradiciones orales.

En este marco, esta propuesta responde a las necesidades sociocultura-
les y académicas que permitan construir propuestas significativas para 
comprender, analizar e interpretar los diferentes recursos y elementos 
culturales inmateriales. Dichos componentes culturales se expresan 
de varias formas y por medios diferentes, relacionados con:  seres 
protectores, mallkunaka, jilanqunaka  (autoridades originarias), awki-
naka  (ancianos), uywanaka  (animales) y otros. Las tradiciones orales 
que perviven en sus usuarios son diversas, pues se aprecian algunas 
diferencias dialectales en el uso oral de la lengua, así como variaciones 
de una región a otra en sus contenidos.

Por lo tanto, este trabajo se fundamenta en las necesidades de recu-
perar, preservar y desarrollar la lengua y cultura aymara. Por nuestro 



40 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

compromiso social, los académicos estamos obligados a ocuparnos de 
comprender estas riquezas inmateriales mediante la recuperación y 
estudio de elementos culturales intangibles, como son las canciones. 
Asimismo, se debe difundir el conocimiento de nuestros antepasados; 
de lo contrario, en un futuro no muy lejano, es posible que desaparezca 
esta riqueza junto con la lengua. Sería muy triste haber perdido los co-
nocimientos y saberes de nuestros antepasados por la falta de acciones 
de recuperación y preservación. En este marco, se busca promover este 
y otros estudios de esta naturaleza para conocer la cultura junto con 
la música y las canciones que forman parte del patrimonio lingüístico. 
Por ello, este trabajo contribuye a la recuperación, conservación y 
fortalecimiento de la cultura y lengua aymara de los pueblos indígenas.

Por último, estamos seguros  de  que los resultados de este estudio 
contribuirán a la ampliación del conocimiento sobre diversos aspectos 
socioculturales y lingüísticos inmateriales del pueblo aymara. Por lo 
tanto, estudios como el que formulamos enriquecen y fortalecen el co-
nocimiento de la diversidad de valores culturales vigentes dentro de la 
compleja realidad del pueblo andino. Asimismo, se espera que este 
planteamiento pueda motivar estudios similares o réplicas en otros 
contextos de la amplia geografía multiétnica y plurilingüe de Bolivia. 
En este marco, la investigación se ubica en un lugar privilegiado por la 
importancia que revisten dichos elementos socioculturales y lingüísticos 
del aymara y de los pueblos andinos. 

4.	 Estrategias metodológicas en los estudios de jayllinaka/
kirkinaka

En nuestra realidad sociocultural aymara, existen necesidades de rea-
lizar estudios orientados al conocimiento, la recuperación y el registro 
de los saberes desarrollados sobre los valores culturales y lingüísticos 
de los pueblos andinos. Frente a esta demanda social, se realizaron 
viajes de estudio a diferentes comunidades aymaras del altiplano 



41Motivaciones y aspectos metodológicos en los estudios de las canciones

central de Bolivia con la finalidad de recuperar y registrar diversos 
elementos culturales, consistentes en canciones aymaras de diferentes 
tipos, referidas a las actividades cotidianas de las comunidades. En este 
contexto, los datos registrados, descritos y desarrollados provienen de 
las comunidades aymaras seleccionadas como áreas culturales de este 
estudio. Los destinatarios principales de estos resultados son las propias 
comunidades aymaras, en su condición de constructores de su cultura 
y conservadores de las tradiciones orales. 

4.1	Adscripción metodológica y áreas culturales de estudio

Este estudio se define como descriptivo, ya que sistematiza un conjunto 
de hechos relacionados con eventos lingüísticos y culturales, basados 
en la recuperación y registro de canciones cantadas en aymara por los 
habitantes de las comunidades. Este repertorio oral fue recuperado y 
registrado tal como se utiliza en su contexto real y en su estado natu-
ral. Por ello, los datos provienen directamente de los residentes de las 
comunidades rurales, recogidos mediante el método de contacto que, 
según E. Martin (1972: 51-52), se emplea no solo en lingüística antro-
pológica, sino también en otras ciencias sociales. Durante la observación 
de estos eventos, se recuperaron adicionalmente datos en grabaciones 
de video, registros fotográficos y cuadernos de campo.

Las áreas culturales de estudio comprenden las comunidades aymaras 
rurales de los departamentos de La Paz, Oruro y Potosí, caracterizadas 
por la vigencia, conservación y práctica de recursos culturales como la 
lengua, las canciones aymaras, la música y otros. La selección de estas 
localidades se basó en una evaluación del mantenimiento cultural y lin-
güístico, donde la lengua, las canciones y la música permanecen vigentes 
a través de la tradición oral y la memoria colectiva. Estos indicadores 
sociales, culturales y lingüísticos permitieron evaluar la fortaleza de la 
identidad cultural en las comunidades seleccionadas.



42 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

En un trabajo similar sobre tradiciones orales, R. Howard-Malverde 
(1999) propone pautas metodológicas para analizar narraciones histó-
ricas quechuas, sugiriendo organizarlas según su estructura, tiempo, 
espacio, categorías epistemológicas e ideología sociocultural. Bajo estas 
orientaciones, se aplicaron procedimientos de descripción y análisis 
que permitieron culminar esta investigación. Sin embargo, cabe señalar 
que los métodos de análisis diseñados desde perspectivas occidentales 
no siempre resultan funcionales debido a las diferencias culturales y 
lingüísticas entre sociedades occidentales y andinas. 

4.2	Técnicas de recolección de datos y constitución del corpus

En la recolección de datos, se aplicó la técnica de entrevista en profun-
didad y videograbaciones mediante contacto directo con los habitantes 
de las regiones de estudio. En esta labor, previamente se solicitó a los 
colaboradores que interpretaran, en aymara y de manera libre y espon-
tánea, algunas canciones ancestrales vigentes en sus comunidades. A este 
pedido, muchos accedieron sin dificultad; otros señalaron no recordarlas 
o remitieron a personas mayores. El registro fotográfico y las entrevistas 
circunstanciales complementaron la recolección de datos, ampliando 
la información sobre los aspectos relevantes para este estudio. Así, los 
datos —consistentes en un conjunto de jayllinaka o kirkinaka y otros 
elementos culturales inherentes— proceden directamente de las co-
munidades aymaras del altiplano boliviano.

El corpus de datos está constituido por 38 canciones aymaras (kirki-
naka) de diversos tipos, clasificadas en 7 grupos temáticos:

1.	 Munasiña, amtasiña (amor, alegría y nostalgia)
2.	 Uywirinaka (seres protectores y representaciones)
3.	 Uywanaka (animales e insectos)
4.	 Qamaña, markasa (identidad y fortaleza)
5.	 Mallkunaka (autoridades originarias)



43Motivaciones y aspectos metodológicos en los estudios de las canciones

6.	 Awatirinaka (pastores y pastoras)
7.	 Qutanaka, jawiranaka (lagos y ríos)

Si bien existen otras variedades, este estudio no se centra en la tipología 
de canciones, sino en la descripción y análisis de su contenido sociocul-
tural. Las canciones recuperadas constituyen compendios sociocultura-
les y recursos lingüísticos sustanciales. Además, se incorporaron datos 
provenientes de informantes, revisión bibliográfica y otros documentos.

4.3	Criterios socioculturales de descripción y análisis 

La descripción e interpretación de los datos se realizó tomando en 
cuenta algunas categorías temáticas de análisis para establecer las re-
laciones existentes entre los aspectos sociales, lingüísticos y culturales 
de las regiones de estudio. Por lo que, las unidades temáticas de este 
estudio se focalizan en: 

a) 	 Aspectos geopolíticos y características socioculturales 
b) 	 Antecedentes y fundamentos del estudio 
c) 	 Canciones aymaras como elementos integradores del pasado 

histórico y la identidad cultural 
d) 	 Aspectos relacionados con la religión e imaginarios y 
e) 	 Normas socioculturales y lingüísticas. 

Dichas unidades temáticas de análisis incorporan los diferentes aspec-
tos socioculturales que impregnan las canciones aymaras por medio 
de sus contenidos y otros datos que contribuyeron en la construcción 
de esta obra.

Las actividades del trabajo de campo permitieron recuperar más de una 
treintena de canciones interpretadas en aymara por los habitantes de 
las diferentes regiones de estudio. Los contenidos de estas se refieren 
al contexto sociocultural y situación de las actividades cotidianas de 
las comunidades por lo que las canciones aymaras como expresiones 



44 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

culturales de diferentes tipos constituyen datos de gran importancia 
para desenmarañar los diferentes aspectos socioculturales. Asimismo, 
facilitan la lectura e interpretación de una diversidad de expresiones 
culturales relacionadas con los seres protectores, la naturaleza, los 
hombres, los animales, las actividades agrícolas y otros. Sin embargo, su 
descripción y análisis pueden tener algunas limitaciones de tipo técnico 
y conceptual, dado que las canciones fueron interpretadas en aymara y 
al traducir a otra lengua, se pierden el sentido original de las mismas. 
Por último, no existe un método específico, sino que el investigador 
debe valerse de su propio método y técnicas para el tratamiento, análisis 
e interpretación de este tipo de estudios de corte cualitativo.



II 
Aspectos geopolíticos y 

características socioculturales

1.	 Introducción 

En Bolivia, la fortaleza de la identidad cultural de los aymaras se man-
tiene vigente a pesar de los antecedentes históricos adversos como la 
dominación, la desigualdad y la globalización. Consecuentemente, en 
las últimas décadas han surgido movimientos y tendencias reivindica-
dores que promueven la promoción y el fortalecimiento de los valores 
culturales de los pueblos indígenas. En este contexto, las tradiciones 
orales reflejadas en los contenidos de jayllinaka o kirkinaka de diferentes 
tipos constituyen los elementos y riquezas culturales de los pueblos an-
dinos. Asimismo, en los últimos tiempos, las necesidades de enseñanza, 
aprendizaje y el estudio de las lenguas indígenas han adquirido una 
importancia fundamental en los diferentes ámbitos de la vida pública. 
Frente a las necesidades y demandas de índole cultural y académico, 
emergen instituciones que promueven estudios orientados a la recu-
peración de los valores culturales y las funciones comunicativas de las 
canciones aymaras. Por lo que, existen necesidades de realizar estudios 
desde varias perspectivas culturales para conocer los diferentes aspec-
tos sociohistóricos de dichos elementos culturales que, en diferentes 
contextos, van en aumento. Por otra parte, las demandas sociales sobre 
estudios formales de los diferentes elementos culturales intangibles 
también están latentes en diferentes contextos de la vida pública.



46 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

2.	 Características socio-geográficas de las comunidades aymaras

Las áreas culturales seleccionadas para este estudio corresponden a las 
regiones altiplánicas de los departamentos de La Paz, Oruro y Potosí. 
Los referentes geográficos principales son el lago Poopó y los salares 
de Uyuni y Coipasa, ubicados en el sur del altiplano boliviano. El lago 
Poopó, cuya extensión abarca las provincias orureñas de Saucarí, Sud 
Carangas, Ladislao Cabrera, Sebastián Pagador, Eduardo Abaroa, 
Poopó y Pantaleón Dalence, es considerado por la tradición oral local 
como “la Atlántida perdida”. Situado a 3.686 metros sobre el nivel del 
mar (msnm), con una superficie de 4.200 km² y una profundidad de 8 
metros, este cuerpo de agua es reconocido como el patrimonio natural 
del departamento de Oruro.  
  

Figura 1  
Mapa de ubicación del lago Poopó de Oruro

Fuente: https://www.geoenciclopedia.com/lago-poopo-698.html (2024)



47Aspectos geopolíticos y características socioculturales

3. 	 Ubicación del lago Poopó considerado como la Atlántida per-
dida y patrimonio material del departamento de Oruro, 2024.

Asimismo, este estudio abarca algunas localidades de la región inter-
salar de Uyuni y Coipasa, ubicadas igualmente en el sur del altiplano 
boliviano. El Salar de Uyuni, situado entre las provincias Daniel Cam-
pos (Potosí) y Ladislao Cabrera (Oruro), se encuentra a 3.653 msnm. 
Por su parte, el Salar de Coipasa está a 3.657 msnm, mientras que el 
Salar de Uyuni —según R. Molina y P. Lecoq (1983: 4)— es considerado 
el más grande del continente americano, con una extensión aproximada 
de 10.582 km². Este salar se ubica entre las coordenadas 19°30’ y 20°35’ 
de latitud sur y 67° y 68°20’ de longitud oeste.  

Figura 2  
Vista panorámica del salar de Uyuni

Fuente: Apaza, Ignacio (1986) Salar de Uyuni, al fondo la Montaña Tunupa 
considerada como Mika Tayka [Fotografía] Archivo personal del autor



48 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

El Salar de Coipasa está ubicado entre las provincias Ladislao Cabre-
ra y Atahuallpa del departamento de Oruro, con una extensión de 3.300 
km². Geopolíticamente, estos salares se encuentran entre la provin-
cia Daniel Campos (departamento de Potosí) y la provincia Ladislao 
Cabrera (departamento de Oruro), mientras que el Salar de Coipasa, 
geográficamente, se ubica en el departamento de Oruro y comparte 
parte de su territorio con el país vecino de Chile.

Algunas montañas de la región presentan características volcánicas, 
pero se encuentran  inactivas  desde hace mucho tiempo. Asimismo, 
existen cerros y serranías que se extienden del noreste al sudeste, donde 
destacan montañas como Tunupa, Tata Sabaya, Qura Qura, Chhurqha 
Mallku, Jach’a Qullu, Sajama y otros. Estas montañas, cerros y colinas 
de la región son considerados como seres protectores por la tradiciones 
y costumbres que perviven en dichas regiones. 

Figura 3 
 Vista del nevado Sajama

Fuente: Apaza, Ignacio (2017) Nevado de Sajama tomada por el lado sur de la provincia 
Sajama, departamento de Oruro [Fotografía] Archivo personal del autor 



49Aspectos geopolíticos y características socioculturales

El nevado Sajama, considerado un estratovolcán en Bolivia, se ubica en 
el Parque Nacional Sajama, al oeste del país. Esta montaña se encuentra 
en el extremo noroeste del departamento de Oruro, provincia Sajama, 
entre los municipios de Curahuara de Carangas y Turco, limitando al 
norte con el departamento de La Paz y al oeste con la República de 
Chile. Según la tradición oral aymara, el Mallku Sajama forma parte 
del patrimonio lingüístico e inmaterial de este pueblo, conservándose 
numerosos relatos que testimonian su importancia cultural.

Figura 4  
Vista frontal del volcán inactivo Tata Sabaya de Oruro

Fuente: Apaza, Ignacio (2019) Tata Sabaya considerado como uno de los 
Mallkus de la región [Fotografía] Archivo personal del autor

 
En la región se aprecia la presencia de aguas termales y minerales que 
constituyen atractivos  tanto para los habitantes locales como para los 
visitantes de estas zonas. El clima es  frío con vientos fuertes y hela-
das intensas en invierno, mientras que en los meses de septiembre a 
noviembre es cálido y agradable. La región, en general, se caracteriza 
por su escasa precipitación pluvial,  la cual  no permite  el desarrollo 



50 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

de una economía local y regional favorable debido a las características 
medioambientales. Sin embargo, las canciones no solo se refieren a 
las montañas de dichas localidades, sino también a otras más altas de 
las diferentes regiones del altiplano boliviano, como el nevado Illima-
ni, considerado una bellísima montaña y símbolo icónico de la ciudad 
de La Paz. El Illimani es la segunda montaña más alta de Bolivia y la 
más elevada de la Cordillera Real, con una altitud de 6.462 msnm. 

Figura 5 
Vista del nevado de la montaña ‘Illimani’ 

Fuente: Apaza, Ignacio (2019) A sus pies de Illimani, la ciudad de La Paz considerada 
como la maravilla del mundo [Fotografía] Archivo personal del autor

El Illampu es otro de los nevados importantes de Bolivia, situado al no-
roeste del país, específicamente en el municipio de Sorata, provincia 
de Larecaja, departamento de La Paz. Cuenta con una superficie de 
aproximadamente 200 km², por lo que constituye un referente de gran 
volumen para la cordillera andina boliviana. Este nevado también es 
conocido como “nevado de Sorata” debido a su proximidad a dicha 



51Aspectos geopolíticos y características socioculturales

población, en la provincia de Larecaja (departamento de La Paz), y 
destaca como una de las montañas más altas de la cordillera oriental 
de Los Andes.

Figura 6  
Vista del nevado Illampu de La Paz

Fuente: Apaza, Ignacio (2016) Montaña de Illampu que a sus pies alberga la 
población de Sorata [Fotografía] Archivo personal del autor

Sobre todas las montañas mencionadas existen relatos orales y canciones 
aymaras que constituyen la riqueza sociocultural y lingüística del pueblo 
aymara y de las comunidades andinas. Estas montañas —como Tunupa, 
Sabaya, Sajama, Illimani e Illampu, ubicadas en los departamentos de 
Potosí, Oruro y La Paz— son consideradas mallkus y protectores de 
dichas comunidades. Asimismo, representan atractivos turísticos tanto 
para la población local como para los visitantes.

La vegetación se caracteriza por arbustos y pastos variados, 
como t’ula, paja brava, cactus (en los cerros), yareta y otros arbustos 
propios de la región. Además, existen ciertos microclimas que permiten 



52 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

el desarrollo de vegetación y el cultivo de algunas hortalizas. Sin em-
bargo, las zonas favorables para la agricultura y el pastoreo son, en su 
mayoría, escasas debido a la aridez del terreno y la baja precipitación 
pluvial típica de estas áreas. La actividad agrícola, limitada, se basa prin-
cipalmente en el cultivo de quinua, papa, cebada y algunas hortalizas 
en microclimas y en carpas solares implementadas mediante programas 
de apoyo de organizaciones no gubernamentales.

En la provincia de Pacajes también se encuentran montañas y elevacio-
nes como Awki Qullu y Jach’a Pirapi, ubicadas en la localidad de Achiri. 
Por su parte, la provincia de Aroma alberga formaciones geológicas 
destacables, entre las que sobresale Qala Marka (“ciudad de piedra”), 
otro atractivo turístico tanto para residentes como para visitantes. Otra 
fuente de interés económico son las canteras de piedra caliza, que re-
presentan un recurso importante para la economía regional de algunas 
localidades de esta provincia. 

Figura 7  
Ciudad de piedra de la provincia Pacajes de La Paz

Fuente: Apaza, Ignacio (2015). Vista panorámica de la inmensa 
ciudad de Piedra [Fotografía] Archivo personal del autor



53Aspectos geopolíticos y características socioculturales

Las constantes migraciones de los habitantes hacia centros mineros y 
ciudades principales —tanto dentro como fuera del país— por motivos 
económicos, de salud, educativos y otros, han provocado el abandono 
progresivo de sus comunidades de origen. El cambio climático, la pri-
vatización de tierras colectivas de cultivo y pastoreo, y la entrega de 
títulos ejecutoriales de propiedad por parte del INRA han fomentado el 
crecimiento del minifundio, lo que ha degradado los sistemas comuni-
tarios, colectivos y solidarios. Paralelamente, este deterioro del trabajo 
comunitario ha acelerado la pérdida de prácticas culturales ancestrales 
y, con ellas, el abandono paulatino de las lenguas originarias, lo que 
repercute en la erosión de la identidad cultural.  

4.	 Modelo andino de organización tradicional y socio-co-
munitaria 

La organización sociocultural de las comunidades estudiadas se basa en 
instituciones tradicionales como el ayllu (comunidad) y la marka (pue-
blo). El ayllu tiene una connotación ambiental y geográfica que iden-
tifica a sus miembros y está vinculado al territorio y a la organización 
socioeconómica, aunque actualmente se encuentra fragmentado debido 
a la Reforma Agraria de 1953 y la Ley INRA de 1996, entre otros 
factores. Por su parte, la marka es un espacio integrador que agrupa a 
varios ayllunaka (comunidades) y funciona como un núcleo social, polí-
tico y religioso, unido por lazos históricos, lingüísticos y económicos. 

Sin embargo, debido a la globalización, los intentos de homogenei-
zación cultural y el cambio climático, en las últimas décadas se han 
producido migraciones masivas desde las zonas rurales hacia capitales, 
ciudades importantes y centros mineros, sin planificación alguna. Mu-
chos migrantes, tras un breve período en entornos urbanos, terminan 
negando su identidad, lo que conlleva la pérdida de su cultura y lealtad 
lingüística. Según F. Layme (1984: 109), los migrantes rurales llegaban 
a las ciudades buscando prestigio, dinero, respeto y justicia, pero en 



54 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

la práctica enfrentaban una discriminación similar a la de la época co-
lonial, quedando relegados a trabajos precarios y sufriendo conflictos 
internos y frustración. Como resultado, la población aymara en las 
áreas rurales ha disminuido debido al éxodo de sus comunidades. Las 
principales causas de esta migración incluyen la superposición cultu-
ral, la hegemonía del castellano y la desvalorización de la producción 
agropecuaria, con todas sus consecuencias.

Frente a los intentos de asimilación cultural e  integración social —
tanto antes como después de la Reforma Agraria—, líderes comunales 
e intelectuales aymaras han impulsado acciones de descolonización 
mental e institucional para revitalizar las organizaciones tradicionales. 
El sindicato, bajo un modelo andinizado, se ha extendido en las regio-
nes aymaras, donde el secretario general asume funciones similares a 
las del jilaqata, rotando en el liderazgo y mando por turnos. Según F. 
Layme (1984), esta autoridad surge de una nueva estructura comunal 
y opera bajo dos lógicas económicas: la reciprocidad y el intercambio. 
En el ámbito religioso, aunque se adoptan prácticas cristianas como el 
bautismo, persisten los ritos de reciprocidad con las deidades andinas. 
Culturalmente, coexisten elementos cristianos y tradiciones originarias. 
En el plano lingüístico, se ha luchado por la oficialización de las lenguas 
indígenas y la educación intercultural bilingüe, aunque aún persisten 
resistencias, tanto entre la población castellanohablante como entre 
algunos sectores indígenas.



55Aspectos geopolíticos y características socioculturales

Figura 8 
Rito de cambio de autoridades originarias 

Fuente: Apaza, Ignacio (2002). Jilanqunaka de Janq’u Qala en la ceremonia 
de cambio de autoridades [Fotografía] Archivo personal del autor

El sistema político-administrativo aymara se compone de autorida-
des tradicionales, como los mallkunaka, jilanqunaka o jilaqatanaka, 
cuya función principal es velar por el bienestar y la armonía entre las 
comunidades. Paralelamente, coexisten autoridades modernas, como 
subgobernaciones, alcaldías regionales, cuerpos policiales, jueces, re-
gistros civiles y otras instituciones estatales.

En el ámbito socioeconómico, aún persisten sistemas tradicionales 
como:

Jayma:	 trabajo comunitario para el bien común.
Mink’a:	 trabajo remunerado con productos.
Sataqa: 	 concesión de terreno y semillas como ayuda mutua.
Ayni:	 reciprocidad en servicios.
Chari: 	 préstamo en especie.
Waki: 	 asociación laboral (uno aporta la tierra, otro la semilla).



56 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

5.	 Propiedades territoriales y bienes socioeconómicos

Los aymaras conciben la propiedad territorial dentro de categorías 
limitadas, donde lo común es poseer extensiones pequeñas, suficientes 
para la subsistencia familiar y comunal. A diferencia de lo que ocurre en 
las sociedades capitalistas, no existe entre ellos la avaricia por acumular 
bienes para fines individuales o de clanes familiares. Sin embargo, esto 
no significa que los aymaras se circunscriban a un mundo reducido; 
por el contrario, desde esa escala local se proyectan hacia ámbitos 
más amplios, representados -según J. Murra (1975: 59-115)- por el 
control de diferentes pisos ecológicos que se aprovechan en estacio-
nes específicas del año. Así se dinamizan las extensiones territoriales 
de la comunidad. Esta expansión hacia otros niveles ecológicos busca 
principalmente acceder a actividades y productos no disponibles en 
el entorno inmediato. Además, al establecer relaciones con personas 
ajenas a la comunidad, se fortalece la solidaridad, la protección y las 
garantías tanto dentro del ámbito local como en relación con grupos 
externos, es decir, fuera del ambiente local. 

Figura 9 
 Localidad de Colquencha 

Fuente: Apaza, Ignacio (2015) Vista panorámica de Colquencha de la provincia 
Aroma de La Paz [Fotografía] Archivo personal del autor



57Aspectos geopolíticos y características socioculturales

En las comunidades aymaras, cada familia posee una vivienda de forma 
rectangular o circular, tradicionalmente orientada al este, aunque en los 
últimos tiempos esta orientación ha variado debido a factores como la 
modernidad y necesidades particulares. Estas construcciones, hechas 
de adobe o piedra con techos de paja o calamina, constituyen el hogar 
principal. Además, muchas familias mantienen viviendas secundarias 
en las capitales provinciales o en los cantones, las mismas son utilizadas 
durante las festividades, las ferias locales y eventos especiales.

Existen también viviendas temporales llamadas anaqa, ubicadas dentro 
de las comunidades, que se emplean en períodos específicos: siembra, 
cosecha, jallu pacha (época de lluvias), awti pacha (estación seca) y otras 
actividades estacionales. En los centros urbanos más poblados y con 
mayor actividad comercial, se observan edificaciones modernas como 
las gobernaciones, subalcaldías, postas sanitarias, sedes sociales y uni-
dades educativas.

Aunque muchas comunidades mantienen su estructura nucleada debi-
do a la persistencia de prácticas tradicionales, la Reforma Agraria y los 
procesos de urbanización han impulsado en algunas zonas la transición 
hacia sistemas parcelarios, alterando la organización comunitaria 
tradicional. El ayllu como estructura básica ha sido sustituido progre-
sivamente por divisiones administrativas como cantones, estancias o 
ranchos, según su tamaño e importancia poblacional. Este proceso 
de reestructuración ha generado una nueva configuración territorial 
con capitales provinciales, cantones y otras unidades. Cabe destacar 
que estos asentamientos, denominados ayllunaka y markanaka en la 
época precolonial, corresponden hoy a lo que conocemos como comu-
nidades y cantones.



58 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Figura 10  
Modelo de iglesia cristiana denominada 

‘Iglesia de hermanos’
 

Fuente: Google.como/search (2023)

Otro aspecto no menos importante es la aparición de sectas religiosas 
denominadas ‘de hermanos’, que se han introducido a lo largo del alti-
plano boliviano y han proliferado en las regiones de estudio. Este grupo 
de hermanos, debido a sus principios doctrinales religiosos radicales, 
no acepta las tradiciones andinas, por lo que se producen conflictos 
de tipo ideológico. Como consecuencia de este tipo de discrepancias 
y por acciones parecidas en el planteamiento a la “extirpación de 
idolatrías” de la colonia, muchas comunidades se vieron divididas y 
separadas territorialmente, en lugar de mantener el sistema tradicional 
de comunidades nucleadas. Esta situación, a su vez, provoca conflictos 
permanentes entre comunidades, ya sea por divergencias ideológicas, 
problemas de linderos territoriales, causas relacionadas con la ganadería 
y los cultivos, u otras razones. 



59Aspectos geopolíticos y características socioculturales

6.	 Concepción cultural del tiempo y la visión aymara del mundo
 
En la cosmovisión andina, la vida se concibe como algo profundamente 
sagrado; para E. Grillo (1990), es holística: en ella perviven el diálogo, 
la reciprocidad y un carácter agrocentrista. Asimismo, en la cultura 
aymara, el tiempo es considerado cíclico y se experimenta en relación 
con la producción agrícola y la reproducción, como jallu pacha (época 
de lluvia), awti pacha (época seca), juyphi pacha (época de helada), waña 
mara (año de sequía), etc. Esta es la razón por la que la cultura andina 
divide el tiempo según los ciclos agrícolas y las actividades reproducti-
vas del ganado. En las diferentes etapas del ciclo productivo —como la 
siembra, el aporque, el crecimiento de las plantas, la cosecha y la etapa de 
reproducción del ganado— se realizan diversos ritos muy reveladores, 
acompañados por música y cantos según los tiempos y las situaciones. 
Asimismo, todas estas actividades están ligadas a la conservación de 
las tierras de cultivo; para este propósito, las tierras cultivadas deben 
descansar durante un período de 8 a 10 años antes de retomar otro 
ciclo de cultivo. Las épocas de siembra y cosecha son las actividades 
más importantes, mientras que en otros momentos disminuyen las 
responsabilidades agrícolas. Sin embargo, esto no implica descanso, 
sino ocuparse de otras actividades, como el intercambio o venta de 
productos, viajar a los valles o yungas, o acudir a centros mineros o 
ciudades para trabajos temporales.  

En la cultura aymara, todas las cosas, todos los elementos del aka pacha, 
el arax pacha y el manqha pacha, el hombre y la comunidad como partes 
de estos universos, dependen unos de otros y están estrechamente rela-
cionados entre sí. La realidad es una totalidad donde las partes y el todo 
mantienen una relación inseparable. En esta totalidad y complementa-
riedad de elementos de la naturaleza —así como en las actividades de 
agricultura y ganadería— están presentes el culto, la danza, el canto, el 
trabajo, el vestido, la alimentación y la vida misma. En esta relación, el 
individuo, como sujeto y eje principal de la comunidad, cuando forma 



60 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

parte de ese todo, adquiere el valor de jaqi (gente) y se convierte en 
miembro activo del ayllu o de la comunidad. Esta situación se concibe 
como una relación complementaria entre lo grande y lo pequeño, lo 
de arriba y lo de abajo, lo humano y lo sobrehumano, etc. No hay con-
trariedad en la cultura aymara; el individuo se concibe para formar una 
unidad, un todo. De ahí la razón de la convivencia entre los elementos 
de la naturaleza, los hombres y los animales.

Figura 11
Ocaso del sol y comienzo de la noche 

Fuente: Apaza, Ignacio (2019) Las nubes de color amarillento tienen significado 
cultural para los aymaras [Fotografía] Archivo personal del autor

Desde la perspectiva de H. Van Den Berg (1992: 141), dentro del espacio 
vivencial de los aymaras, además de los seres humanos, se encuentran 
los seres sobrenaturales y las almas de los difuntos. Este espacio está 
dividido en Akapacha  (espacio terrenal), Alax pacha  (cielo) y Manqha 
pacha (espacio de adentro). En el Aka pacha está uraqi (tierra), que es 
el espacio vital del hombre, de los animales y de las plantas. Este es 



61Aspectos geopolíticos y características socioculturales

el hábitat de la Pachamama1 (Madre Tierra), de los Achachilas  (seres 
protectores) y de otros espíritus del mundo aymara. Alaxpacha es el 
espacio superior donde se encuentran el inti (sol), phaxsi (luna) y wara 
wara (estrellas). Manqha pacha es el mundo de adentro, es decir, el sub-
suelo, morada de los espíritus malignos.

En aymara, Pacha2 (espacio y tiempo) se concibe como una entidad 
sagrada y se experimenta en relación con la producción agrícola y la 
reproducción, como  jallu pacha  (época de lluvia),  awti pacha  (época 
seca), juyphi pacha (época de helada), etc. Esta es la razón por la cual 
la cultura andina divide el tiempo según los ciclos agrícolas y las ac-
tividades reproductivas. En las distintas etapas del ciclo productivo 
—siembra, aporque, crecimiento de las plantas y cosecha—, el hombre 
andino ejecuta ritos importantes para la convivencia armónica entre 
los seres protectores y los miembros de la comunidad. De esta manera, 
se establece un vínculo conformado por una relación íntima entre el 
espacio cósmico, el hombre y los animales. 

7.	 La visión holística del tiempo en aymara

Desde la perspectiva sociocultural, el hombre andino concibe el Pa-
cha (realidad) a partir de una visión holística, óntica y desde el pensa-
miento simbolista, en la que el espacio y el tiempo no son ajenos, sino 
que ambas entidades están copresentes. La cultura aymara posee una 
forma particular de concebir la realidad, un modelo propio de inter-
pretar su universo como resultado de una totalidad. A partir de esta 
visión, el tiempo se concibe como ubicado en el espacio, por lo que 
esta entidad es entendida desde una perspectiva holística. Por lo tanto, 

1	 Es la divinidad femenina principal de los aymaras. Junto a los Achachilas, la Pachama-
ma (‘madre tierra’) es la protectora y la benefactora que proporciona alimentos para la 
subsistencia de los hombres, animales y plantas. Es el espacio-tiempo en que vivimos.

2	 El término ‘pacha’ en aymara en función sustantiva es bivalente, significa tiempo y 
espacio.



62 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

en esta concepción, el tiempo y el espacio no solo son una represen-
tación cognitiva, sino también una presencia viva que coexiste con las 
experiencias de la vida cotidiana.

La ubicación del tiempo en el espacio coincide en varias lenguas; sin 
embargo, existen diferencias en la concepción espacial del tiempo y en 
cómo este permite comprender su concepto. Según los estudios de lin-
güistas cognitivos como R. Núñez et al. (1999) y R. Núñez, C. Neumann 
y M. Mamani (1997), el tiempo puede caracterizarse como el producto 
de un mapeo mediante el cual se hacen inferencias temporales a partir 
de conceptos espaciales. Esta asunción está apoyada en innumerables 
expresiones aymaras que se refieren al tiempo en términos de “objetos” 
y “entidades” en movimiento, como:

1. 	 Pachax jichhax qaritaxiwa.	 Ahora el tiempo ya está cansado.
2. 	 Pachaxa jutiri saririwa.   	 El tiempo va y viene. 
3. 	 Jallu pachax niya puriskiwa.	 Ya está llegando la época de lluvia.
4. 	 Jichhax pachax phiñasitaxiwa. 	 Ahora, el tiempo ya está enojado.
5. 	 Awti pachax sarxiwa.	 Ya se fue la época seca. 

Asimismo, existen expresiones deícticas verbales que indican acción, 
movimiento y dirección, como saraña (ir), jutaña (venir), puriña (llegar), 
jak’achaña (acercar), jayst’ayaña (alejar), mantaña (entrar), mistuña (salir), 
ukankaña (permanecer), etc., las cuales implican aspectos temporales. 
Coincidimos con los estudios realizados por Núñez y otros en el sentido 
de que las expresiones metafóricas que se refieren al concepto del tiempo 
no son arbitrarias; por el contrario, forman procedimientos coherentes 
dentro del sistema conceptual. Para el aymara, el tiempo está ubicado 
en el espacio, y ambos se conciben como entidades inseparables. Por 
lo tanto, en el concepto del tiempo está presente el criterio de comple-
mentariedad, donde el tiempo se concibe como una totalidad con su 
espacio; de ahí que ‘espacio’ y ‘tiempo’ posean un solo lexema: el Pacha.



63Aspectos geopolíticos y características socioculturales

Figura 12 
Bivalencia del término ‘Pacha’ 

  PACHA  
   

ESPACIO TIEMPO 

a. Aka Pachana yuriritanwa                          b. Pachaxa nayraxa mayjänwa  
Somos nacidos en esta tierra            Antiguamente, el tiempo era diferente.
 		
Fuente: Apaza, Ignacio (2008) La bivalencia espacio y tiempo en aymara 

es expresada por el término ‘Pacha’ [ Esquema] Archivo personal del autor

En este contexto, Pacha adquiere una bivalencia, ya que, por un lado, 
significa ‘espacio’ y, por otro, ‘tiempo’. Por lo tanto, el individuo 
como hablante aymara distingue fácilmente cuándo el término pacha3 
significa ‘espacio’ y cuándo significa ‘tiempo’. En la representación de 
la gráfica anterior, la expresión de la izquierda se refiere al espacio, 
pues a la forma base pacha se le añade el sufijo /-na/, que marca lugar 
(equivalente a ‘en’ del español); mientras que, en la expresión de la 
derecha, la unidad pacha va seguido de la unidad léxica nayra ~  layra 
(antes, antiguamente) con valor adverbial de tiempo. En aymara, por 
sus características de aglutinación, existen marcadores morfológicos 
que indican las diferentes funciones gramaticales y semánticas. 

En otras consideraciones, como las de F. Montes (1986: 100-101), 
basadas en un enfoque mítico andino, el tiempo estaría regido por la 
dialéctica de oposición complementaria entre lo ‘bajo’ y ‘antiguo’. En 
este caso, lo bajo se asocia con el pasado y lo alto con el presente, lo que 

3	 La unidad pacha, en aymara puede desempeñar otras funciones gramaticales, si es sus-
tantivo significa tiempo y espacio y si está en función de sufijo y cuando se añade a una 
raíz adquiere el significado de totalidad como en taqpacha (todo) y límite entre distancia 
como en akatpacha (desde aquí).



64 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

equivale a decir que existe una correspondencia exacta entre categorías 
espaciales y temporales, en concordancia con la unidad espaciotemporal 
del Pacha. El autor recalca que los atributos simbólicos del presente 
son simétricamente opuestos a los del pasado y futuro; es decir, el 
presente es sistemáticamente inverso al pasado y al futuro, los cuales, 
por su parte, son idénticos entre sí. Los acontecimientos del pasado se 
repiten, de ahí la existencia de expresiones aymaras como Pachax jutir 
sarririwa (‘El tiempo va y viene’).

Las formas de concebir el tiempo difieren según las lenguas y culturas. 
Un dato ya recurrente en aymara es, por ejemplo, que el ‘futuro’ está 
detrás de nosotros (qhipa), todavía no visible; y el ‘pasado’ está delante 
de los ojos (nayra), visible. Uno de los criterios de la división del tiempo 
es la distinción entre futuro y no-futuro. En esta dimensión semántica, 
existen varias expresiones en las que el futuro se concibe como ubicado 
detrás del observador, como en:  

a. 	Akat qhiparux kunsa uñjchiñäni.	 [De aquí para atrás, ¿qué vere		
	 mos?]4

		  ¿Qué veremos hacia el futuro?

b. 	Qhipa maranakanx pachax	 [En los años atrás cambiarán los 
	 mayjt’xaniwa.     	 tiempos.] 
		  En el futuro cambiarán los tiempos.

c. 	Akat qhiparuw ukanakat	 [De aquí para atrás hablaremos 
	 parlañäni	 sobre esas cosas.]
		  Hablaremos después sobre esas 	

	 cosas 	  

Las expresiones anteriores dan cuenta de que el observador se encuentra 
con la ‘vista’ hacia el ‘pasado’ y de ‘espalda’ al ‘futuro’, porque el pasa-

4	 Las expresiones entre corchetes [ ] corresponden a una traducción literal.



65Aspectos geopolíticos y características socioculturales

do en aymara es visible: representa todo lo experimentado, lo vivido; 
mientras que el futuro corresponde a los tiempos no realizados y no 
experimentados y, por lo tanto, no visibles. El observador aymara se 
encuentra “invertido” con respecto a la dirección del tiempo, en com-
paración con el observador occidental. Existen otras expresiones que 
ratifican esta forma de concebir el futuro, como qhipa mara [año atrás] 
(año próximo), qhipa pacha [tiempo atrás] (tiempo futuro), qhipürkama 
[hasta días atrás] (hasta mañana) y muchas otras que ubican al futuro 
detrás del observador.

Figura 13  
Representación de la cosmovisión andina del mundo 

según Santa Cruz Pachacuti Yampqui

Fuente: https://pueblos originarios.com/biografias/yamqui.html. 2024



66 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

En aymara, los enunciados referidos a las distintas formas de concebir 
el tiempo requieren también del empleo de la deixis temporal o espacial 
como recurso lingüístico de la comunicación. La deixis temporal señala 
el momento en el cual el enunciador produce sus enunciados. Así, jichha 
(ahora) será el tiempo en el cual el enunciador expresa el enunciado y 
se opone a qharuru (mañana), a masüru (ayer), etc. Tomando el día como 
una unidad de ‘tiempo’, por ejemplo, se tiene un conjunto de términos 
referidos al tiempo y al conjunto de relaciones entre dichos conceptos 
como: jichha (ahora), qharuru (mañana), masüru (ayer), aruma (noche), 
uru (día) y jayp’u (tarde). También existen formas deícticas genéricas y 
complejas como: alay mara (aquellos años), nayra (ojo, antes), jaya (an-
tes, lejos), jaya pacha (tiempos antiguos), khuri mara (hace años), entre 
otras. Estos elementos lingüísticos reflejan las formas de concebir el 
tiempo y unidades de tiempos específicos, la ubicación, la orientación 
y la distancia entre las unidades temporales.  

El tiempo, concebido como una entidad en movimiento, se produce de 
forma circular de derecha a izquierda y esto nos proporciona la forma 
diferente de concebir el movimiento del tiempo en aymara respecto 
a la cultura occidental. Para ello, existen términos aymaras que confi-
guran dicho movimiento circular reflejadas en expresiones como: inti 
jalsu (salida del sol), inti thuqta, (salto o subida del sol), chika uru (medio 
día), inti jaqukipta (vuelta del sol), inti jalanta (entrada o bajada del sol), 
jayp’u aruma (noche avanzada), chika aruma (media noche), qhantati 
(amanecer) y willjta (alba). Estas expresiones organizan el día como una 
figura circular que gira de derecha a izquierda y se repite al concluir 
cada ciclo de 24 horas, a diferencia de la concepción occidental, donde 
el tiempo gira de izquierda a derecha.



67Aspectos geopolíticos y características socioculturales

Figura 14  
Representación de la concepción circular del tiempo

Fuente: Apaza, Ignacio (2008). Tiempos que transcurren en un día según 
el movimiento del sol [Esquema] Archivo personal del autor

Esta división del tiempo según el ciclo solar sirve también para organizar 
las diferentes actividades agrícolas, ganaderas y reproductivas. Esta es 
la razón por la cual la cultura andina divide el tiempo según los ciclos 
agrícolas y las actividades reproductivas del ganado. Asimismo, en las 
diferentes etapas del ciclo productivo - como la siembra, el aporque, el 
crecimiento de las plantas y la cosecha - se ejecutan diversos ritos consi-
derados como actividades de gran importancia para el hombre aymara. 

8.	 El fenómeno de lenguas en contacto e implicaciones so-
cioculturales

En los estudios socioculturales no es posible dejar de lado la situación 
lingüística de las comunidades aymaras seleccionadas como áreas cultura-



68 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

les del presente estudio. En este contexto, durante nuestra investigación 
hemos establecido que las poblaciones estudiadas son predominante-
mente de habla aymara, pero también hablan castellano, lengua que han 
adquirido mediante el contacto lingüístico, la educación y la influencia 
sociocultural de los hablantes castellanos. Existen algunas poblaciones que 
utilizan tres idiomas: aymara, quechua y castellano, como es el caso de las 
comunidades de Salinas de Garci Mendoza y Corque en el departamento 
de Oruro, así como algunas poblaciones del norte del departamento de 
La Paz. Otra característica idiomática de la región intersalar de Uyuni y 
Coipasa es el factor socioeconómico y el contacto casi permanente con 
los castellanohablantes de Chile. Entre las poblaciones fronterizas más 
castellanizadas, podemos citar a Llica, Tres Cruces y Tahua, de la provincia 
Daniel Campos (Potosí), así como Luca y Tawka, de la provincia Ladislao 
Cabrera (Oruro). Esta situación se repite en algunos centros semiurbanos 
debido a la influencia de las nuevas tecnologías de información y comu-
nicación, la educación, la modernidad y la moda.

El aymara y, en escasas localidades, el quechua, se usan en ambientes 
familiares: el hogar, el pastoreo, las fiestas locales, la siembra, etc. Las 
lenguas indígenas, por su condición de lenguas minorizadas, no se emplean 
en situaciones oficiales ni cotidianas; cuando se usan con frecuencia, es 
principalmente entre personas mayores y mujeres. A pesar de esta situa-
ción de desventaja, las lenguas indígenas de las regiones estudiadas aún 
mantienen sus estructuras lingüísticas propias en lugares alejados de las 
capitales provinciales, centros urbanos y zonas con menor intercambio 
comercial y movilidad social.

Debido a esta situación de lenguas en contacto, en varias canciones apare-
cen términos del castellano que, aunque no interfieren en la comunicación, 
pueden considerarse estrategias lingüísticas empleadas por los intérpretes 
para enriquecer el universo poético y musical aymara.

En el contexto sociolingüístico, existen antecedentes estudiados a partir 
de interferencias en distintos niveles de la lengua (fonología, sintaxis, 



69Aspectos geopolíticos y características socioculturales

semántica). Por lo tanto, podemos entender la interferencia lingüística 
como la situación en la que los hablantes bilingües se desvían de la norma 
de una de sus lenguas por influencia del castellano, considerado como 
lengua dominante. Esta influencia está presente en los hablantes de ay-
mara de las regiones estudiadas, donde el contacto con otras lenguas y 
dialectos puede generar problemas lingüísticos, dado que la interacción 
social ocurre principalmente de forma verbal. 

Figura 15  
Entrevista en el trabajo de campo

Fuente: Apaza, Ignacio (2017) Entrevista a un usuario de la variedad aymara 
del departamento de La Paz [Fotografía] Archivo personal del autor

En esta interacción, el uso de una variedad o lengua por parte del individuo 
será distinto al aceptado y puede ocasionar desventajas sociales, ya que, 
al entrar en contacto con otra, una de ellas puede ejercer dominio sobre 
la otra, produciendo interferencias entre ambas lenguas. Por otra parte, 
la influencia lingüística se produce con mayor fuerza desde la lengua o 
variedad que goza de prestigio sobre la otra. Este aspecto de la influencia 
lingüística ha sido estudiado por Cerrón-Palomino (2003: 83-106), quien 



70 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

afirma que la influencia del castellano se ejerce, de manera directa o in-
directa, tanto en hablantes quechuas como aymaras. Este fenómeno y las 
consecuencias de las lenguas en contacto, conocidos como ‘motosidad’, 
cobran una connotación sociolingüística que cubre no solo los aspectos 
fonológico-gramaticales y léxico-semánticos, sino también los aspectos 
suprasegmentales de acento, ritmo y entonación.

En este marco, las regiones estudiadas son de habla aymara con fuerte 
influencia del castellano, sobre todo en la zona fronteriza con la República 
de Chile, donde sus habitantes hablan mayoritariamente castellano. Esta 
influencia idiomática se refleja en las actitudes de sus hablantes, quienes 
optan por el uso del castellano bajo el criterio de ascenso social, conside-
rando que hablarlo (aunque sea incorrectamente) significa “dignificarse, 
superarse, alfabetizarse”, etc. Con estas actitudes se va deteriorando la 
lealtad lingüística de las comunidades rurales, que se inclinan hacia el 
aprendizaje y uso del castellano en los diferentes ámbitos comunicativos. 
Algunos de nuestros entrevistados, al ser consultados sobre si hablaban 
aymara, indicaron no saberlo. Sin embargo, cuando se les preguntaba en 
aymara sobre diversos temas, respondían en esta lengua y, poco a poco, 
iban soltando su aymara, hasta que finalmente la conversación concluía 
en este idioma. Al reiterarles la pregunta sobre por qué decían no saberlo, 
señalaban que hablaban mal el aymara o que su variedad era “fea”. Según 
ellos, la variedad del aymara paceño era la más correcta, y se negaban a 
usarlo para evitar críticas por emplear su variedad, misma que conside-
raban como ‘fea’ o ‘incorrecta’. 

9.	 El préstamo lingüístico y sus consecuencias
 
Como consecuencia de los factores históricos de choque cultural y el 
fenómeno de lenguas en contacto, desde hace tiempo varios términos 
del castellano han ingresado al aymara. Para L. Briggs (1993: 25-26), 
los préstamos del español continúan incorporándose, especialmente en 
áreas urbanas como Copacabana, Achacachi, Patacamaya, Sorata, Cha-



71Aspectos geopolíticos y características socioculturales

llapata y otras, adaptándose a la fonología aymara. Según los estudios y 
observaciones de I. Apaza (2000: 109-111), ciertos hablantes de aymara 
de las regiones intersalar de Uyuni y Coipasa, al usar préstamos del 
castellano, han sonorizado los fonemas oclusivos sordos del aymara /p, 
t, k/, al igual que en castellano, como en las palabras aymaras ampara 
> ambara, inti > indi, kunka > kunga, respectivamente. Por lo tanto, 
atendiendo a las recomendaciones de L. Briggs, todo el proceso de 
incorporación de préstamos castellanos al aymara merece un estudio 
más profundo, tomando en cuenta los aspectos socioculturales.

El préstamo lingüístico es uno de los fenómenos presentes en esta 
situación, y ocurre cuando se usa una palabra, lexema o morfema (con-
siderada como la unidad más pequeña de la lengua) o una expresión 
que pertenece a un idioma diferente al de uso habitual. El término 
que proviene de otra lengua puede adaptarse como parte del dialecto 
común, adecuándolo a las reglas gramaticales de la lengua receptora; 
regularmente se presentan como neologismos, distintos a la lengua 
materna, que proceden de una lengua extranjera. En nuestra realidad 
sociolingüística de lenguas en contacto, innumerables términos del 
castellano se han introducido en el aymara del habla cotidiana. Con 
el paso del tiempo, estos términos se han vuelto comunes en su uso, 
y la lengua receptora los ha adoptado, como diría Américo de Castro 
hace varios años.

Muchos términos provenientes del castellano, en la mayoría de los 
casos, han sido refonemizados, mientras que en otros mantienen 
las características propias de la lengua prestataria. Estos términos 
se refieren principalmente a objetos, acciones o cosas relativamente 
nuevas en la cultura y lengua aymara. Por esta razón, el aymara, por 
su condición de lengua indígena y poco desarrollada, ha optado por el 
recurso del préstamo, como ratuki (de rato), lunisa, martisa (días de la 
semana), winustiyas (buenos días), rayru (radio) kantaña (cantar), kawil-
tu (cabildo), agila (águila), klawila (clavel) timpu (tiempo) y muchos 
otros, como es natural en situaciones de lenguas en contacto. En este 



72 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

caso, el préstamo es el fenómeno más extendido entre las lenguas y se 
presenta principalmente en el nivel léxico. En cuanto a los sectores 
etarios y de género, se ha establecido que los adolescentes y jóvenes 
varones son los más propensos al uso de préstamos, mientras que las 
mujeres los utilizan con menos frecuencia, determinado por factores 
históricos y socioculturales.

Este fenómeno del préstamo en el aymara no es una característica exclu-
siva de las regiones estudiadas, sino resultado del poder y la aceptación 
de que goza el castellano. Por otra parte, los factores sociopolíticos y 
culturales han obligado a los hablantes de lenguas indígenas a adoptar 
una actitud negativa hacia sus lenguas maternas. La influencia genera-
lizada del castellano sobre el aymara ha ocasionado muchos cambios 
en nombres de pueblos, lugares y apellidos, ya sea por préstamos, tra-
ducción, modificación o por el deseo de ascenso social. Como resultado 
de esta actitud negativa hacia su lengua y cultura, emerge el anhelado 
‘sueño americano’ o ‘sueño europeo’, o el aprendizaje del idioma inglés, 
como forma de lograr el deseado ascenso social.

10.	Diferencias de hablas aymaras según edad y sexo

El castellano hablado en las regiones altiplánicas tiene mayor inci-
dencia entre los adolescentes y jóvenes, en quienes han tenido más 
posibilidades de acceso a la educación, y en las personas que mantienen 
relación con las ciudades principales y centros urbanos. El fenómeno 
de la castellanización se manifiesta principalmente en las generaciones 
jóvenes (entre 13 y 25 años), por ser grupos más susceptibles al uso de 
préstamos lingüísticos. En la actualidad, la mayoría de los niños asisten 
a la escuela para aprender castellano, y aquellos que no lo hacen por 
diversas razones, adquieren esta lengua de manera espontánea, por lo 
que la incidencia del castellano es mayor entre los jóvenes que entre 
los adultos.



73Aspectos geopolíticos y características socioculturales

Como es sabido, en el ámbito rural las mujeres suelen quedar relegadas 
a las labores domésticas, mientras que los varones establecen mayor 
contacto con las ciudades y el mundo castellanohablante. Además, los 
hombres, debido al rol que desempeñan en sus comunidades, necesitan 
adquirir dominio de esta lengua para relacionarse con los grupos do-
minantes. Según los datos recogidos, las mujeres, las personas mayores 
y quienes no tuvieron acceso a la escolarización mantienen un uso más 
frecuente de las lenguas maternas y emplean menos préstamos. Por 
ello, la sociolingüística considera a las mujeres como las principales 
conservadoras de su lengua. No obstante, los estudios sociolingüísticos 
señalan que las mujeres suelen utilizar formas más cercanas a la variedad 
estándar y de prestigio, como resultado de la subordinación histórica a 
la que han estado sometidas. Sin embargo, esta situación está cambian-
do progresivamente, ya que cada vez más mujeres acceden a estudios 
superiores y se incorporan a ámbitos laborales que tradicionalmente 
eran exclusivos de los varones.

Como se ha señalado, el fenómeno de la castellanización es más evidente 
entre adolescentes y jóvenes, especialmente en quienes han alcanzado 
cierto nivel educativo, están vinculados al comercio o usan frecuen-
temente el castellano. Esta situación deriva del contacto lingüístico, 
la interacción con centros urbanos, las migraciones laborales o acadé-
micas, entre otros factores. Un aspecto positivo es que la mayoría de 
los habitantes, particularmente los adultos, consideran que las lenguas 
maternas (aymara y quechua), junto con sus tradiciones y costumbres, 
deben preservarse como elementos identitarios, lo que evidencia cierta 
lealtad hacia las lenguas indígenas. Asimismo, las variaciones lingüísticas 
del aymara en las diferentes regiones no interfieren en la comunicación 
ni en la comprensión de mensajes, por lo que esta diversidad se considera 
una riqueza de la lengua aymara.

Esta breve descripción de aspectos sociolingüísticos no pretende ser una 
revisión exhaustiva del castellano hablado ni de las gramáticas formales 
de las lenguas implicadas en el estudio. Nuestro objetivo consiste en 



74 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

presentar un panorama general del castellano utilizado en las regiones 
del altiplano central de Bolivia, que constituye el foco de esta investi-
gación. El castellano empleado en estas zonas comparte rasgos con el 
denominado castellano andino estudiado por Cerrón-Palomino (2003), 
caracterizado por la influencia de elementos lingüísticos del quechua 
y aymara en distintos niveles de la lengua.

Por otra parte, se ha establecido que las variedades del aymara habla-
das en las provincias Daniel Campos y Ladislao Cabrera comparten 
rasgos comunes que no dificultan la comunicación entre sus hablantes. 
Sin embargo, según un estudio de Apaza (2000), existen diferencias 
significativas entre estas variedades y el aymara del departamento de 
La Paz, particularmente en lo que respecta al aymara de la provincia 
Pacajes, distinguiéndose ambas por el uso de ciertos elementos gra-
maticales característicos.



III
Antecedentes y fundamentos en los 
estudios de las canciones aymaras

1.	 Introducción

Los pueblos del mundo andino albergan entre sus comunidades tesoros 
inmateriales socioculturales y lingüísticos, riquezas que, por diferentes 
razones, no han sido tomadas en cuenta. Contrariamente, las lenguas 
indígenas y otros elementos culturales han sido considerados como 
de poca relevancia sociohistórica y cultural. Estas apreciaciones ne-
gativas hacia los conocimientos y los saberes de los pueblos indígenas 
no permiten vislumbrar el valor de este patrimonio intangible de la 
humanidad. Sin embargo, en diferentes contextos del mundo existen 
antecedentes de estudios sobre las tradiciones orales, como los reali-
zados en México (2009), España (2017), Venezuela (2012), Argentina 
(2009), Perú (2003), Bolivia (1999) y otros ámbitos. Estos antecedentes, 
aunque no se refieren específicamente a las canciones de los pueblos 
andinos, se relacionan con diversas prácticas culturales y religiosas como 
la música, las canciones según el tiempo y espacio, y otras actividades 
de la vida cotidiana. 

En este contexto antinómico de lo positivo y lo negativo sobre los 
estudios de las tradiciones orales, durante mucho tiempo las culturas 



76 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

andinas y las lenguas indígenas han sido motivo de estudio bajo diversas 
formas, ya sea para la descripción de sus estructuras lingüísticas o para 
comprender su composición cultural. En lo referente a las tradiciones 
orales, por ejemplo, el Taller de Historia Oral Andina (THOA, 1994) 
en sus primeros años de constitución publicó algunos cuentos aymaras 
con la finalidad de dar a conocer el carácter dinámico con que la socie-
dad nativa enfrenta su entorno social y natural, valiéndose de antiguas 
tradiciones recreadas y renovadas de generación en generación. Estas 
tradiciones ancestrales se reflejan en un conjunto de ritos mítico-reli-
giosos, fiestas tradicionales, canciones, relatos, dichos populares y otros 
elementos que impregnan las diferentes actividades cotidianas. Por lo 
tanto, la tradición oral no solo incluye relatos o narraciones de cuentos 
y dichos populares, sino también canciones aymaras como elementos 
culturales intangibles como parte del patrimonio lingüístico.

Sobre la base de las experiencias de los pueblos indígenas y con la 
finalidad de preservar las tradiciones socioculturales y lingüísticas, el 
Ministerio de Cultura y Turismo (2012) presentó un trabajo sobre las 
prácticas relacionadas con la música, el canto y las fiestas que forman 
parte de las actividades religiosas de las comunidades andinas. Estas 
actividades, conceptualizadas como religiosas, católicas o paganas, tienen 
características particulares y en muchos casos ya se encuentran sincreti-
zadas con elementos religiosos andinos y cristianos. La música y el canto 
ejecutados en las diferentes actividades festivas están sujetos a distintos 
periodos de tiempo, con diversos motivos y para cada circunstancia.    

2.	 Importancia sociocultural y lingüística de los contenidos 
de canciones aymaras 

Los usos sociales del lenguaje oral en los actos rituales y festivos 
constituyen las tradiciones y costumbres que estructuran la vida de 
los pueblos y grupos sociales, siendo compartidos y tomados muy 
en cuenta por los miembros de la comunidad. Su importancia radica 



77Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

en la reafirmación de la identidad del grupo o sociedad, ya sean estas 
practicadas en público o en privado, y están estrechamente vinculadas 
con acontecimientos mítico-religiosos significativos. Esos usos sociales, 
rituales y festivos contribuyen a revelar los cambios de estación como 
jallu pacha o awti pacha, las épocas de las faenas agrarias como yapu 
qhulli, yapu sata, llamayu o apthapi, y las etapas de la vida humana. A su 
vez, dichas actividades están íntimamente relacionadas con la historia, 
la memoria de las comunidades y la visión aymara del mundo. 

Las manifestaciones culturales de los pueblos indígenas, de acuerdo 
con las asunciones de la UNESCO (2003: 9), pueden ir desde pe-
queñas reuniones hasta celebraciones y conmemoraciones sociales de 
grandes proporciones y complicadas. En la cultura aymara, los rituales 
constituyen actividades importantes que permiten una conexión con 
los seres sobrenaturales, a los que se pide protección contra los males 
para la convivencia armónica de las comunidades y entre sus miem-
bros. Por esta situación, se realizan diversos actos rituales, muchas 
veces acompañados por cantos y plegarias para despejar males como la 
granizada, la helada, las inundaciones, las sequías y otros. Por lo tanto, 
dichos actos rituales tienen la finalidad de pedir protección y bienestar 
a los Achachilas, la Pachamama y a otros seres sobrenaturales para todos 
los miembros de la comunidad.

En este contexto del rito, D. Arnold y J. de Dios Yapita (1999: 29-33) 
realizaron una descripción y un análisis de un conjunto de canciones 
recuperadas en la localidad de Qaqachaka del norte de Potosí. En este 
trabajo, empiezan por describir los aspectos históricos, de género, prag-
máticos y otros que conllevan sus contenidos. Posteriormente, hacen 
una categorización de las canciones por criterios como: canciones a las 
llamas y alpacas; por hembras y machos; por eventos como el cruce de 
llamas, la reproducción y otros. Los intérpretes de las canciones a las 
llamas o alpacas generalmente son mujeres pastoras que cantan en ay-
mara a sus animales, los cuales crían y cuidan por la importancia de este 



78 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

camélido en la economía de sus habitantes. De esta manera, descubren 
asociaciones sorprendentes entre el tipo de canciones, la interpretación 
de los cantos, el tejido, el tiempo y las situaciones.

Figura 16 
Llama blanca

 

Fuente: Apaza, Ignacio (2014). Animal más preciado para el sacrificio en actos 
rituales de las comunidades aymaras [Fotografía] Archivo personal del autor

En nuestras observaciones establecemos que los participantes de estas 
manifestaciones religiosas y artísticas no están limitados solo a mujeres 
pastoras, sino a hombres y mujeres, adultos y niños, acompañados por la 
música de la temporada, es decir, la época seca o del periodo de lluvia. 
En esta actividad, según F. Huayhua (2003: 75-76), todos intervienen 
con el convencimiento de que las canciones motivan a los dioses tu-
telares representados en las rocas, los cerros o los ríos, para fortalecer 
la relación existente entre la naturaleza, los animales y el ser humano. 
Por lo tanto, las canciones aymaras propician alegría y felicidad, ya que 
cada una responde a un fin determinado relacionado con la siembra, 
construcción de casa, pastoreo, etc. Por esta razón, existen canciones de 



79Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

diferentes tipos como de amor, alegría, tristeza o nostalgia, que pueden 
interpretarse según los periodos de tiempo y circunstancias.

En mi experiencia como recopilador de cuentos y canciones aymaras, he 
observado que los oyentes interesados en el relato o en escuchar estas 
canciones adoptan una conducta de respeto, no solo hacia quien relata 
o interpreta, sino también hacia los demás espectadores, quienes man-
tienen una postura expectante. Los oyentes, por su parte, se muestran 
pendientes de lo que va a interpretarse, imponiéndose el silencio para 
dar lugar al intérprete y, para que las melodías sean escuchadas con ma-
yor atención. A esto se suma la capacidad histórica del intérprete quien, 
aprovechando todos los recursos del momento como la entonación y 
la modulación, imprime una representación interpretativa que recrea 
mediante palabras y arte verbal. De esta manera, comprendemos que 
relatar cuentos o interpretar canciones es tarea de especialistas con vo-
cación, pues no cualquiera tendría la capacidad, destreza o condiciones 
equivalentes a las de los narradores y artistas expertos.    

3.	 Las tradiciones orales como referente histórico y fuente de 
conocimiento

Los términos como “tradición oral” y “memoria colectiva” son común-
mente utilizados en el habla cotidiana por quienes se dedican a estudios 
de esta naturaleza, pero están poco definidos en su verdadera dimensión 
conceptual. J. Vansina (1968) (citado en J. C. Godenzzi, 1999: 276) señala 
que la tradición oral es testimonio hablado o cantado sobre el pasado, 
transmitido en cadena desde su origen hasta el presente, considerando 
que cada testimonio es la tradición interpretada por la personalidad 
del testigo (el trasmisor) y condicionado por él. En nuestro trabajo, 
diremos que la tradición oral es el conjunto de voces colectivas que se 
transmiten tradicionalmente de persona a persona, construyendo una 
cultura con identidad particular. Bajo este concepto se recogen todas las 
formas orales, otorgándoles autenticidad, simbología y un imaginario 



80 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

creado mediante el acto verbal y transmitido oralmente de generación 
en generación.

Mediante este procedimiento, las personas emplean estos recursos 
culturales y lingüísticos de forma espontánea y natural para entrelazar 
pasado y presente sin medios escritos. Las tradiciones orales son, en-
tonces, la base de la memoria colectiva: un referente histórico y fuente 
de conocimiento que consiste en retener lo escuchado y aplicarlo en 
la vida cotidiana de una comunidad lingüística. Asimismo, constituyen 
un mecanismo de acopio y de preservación de los conocimientos y 
saberes de nuestros antepasados, cultivados por los pueblos andinos 
desde tiempos antiguos hasta nuestros días.

Los estudios sobre tradiciones orales se basan en antecedentes de 
América Latina, Europa y otros contextos académicos. Recientemen-
te, temáticas como la oralidad, la memoria colectiva y los imaginarios 
inmateriales han despertado interés bajo conceptos como ‘patrimonio 
lingüístico’, ‘patrimonio intangible’ o ‘patrimonio cultural’. En este 
marco, es necesario distinguir entre el patrimonio tangible (bienes 
materiales) y el intangible (elementos abstractos como cuentos, can-
ciones, dichos populares y adivinanzas), transmitidos principalmente 
mediante lenguaje oral.

Los antecedentes mencionados –referentes a lenguas indígenas, cul-
turas ancestrales y tradiciones orales denominadas jayllinaka o kirki-
naka– permiten analizar los diferentes tipos de canciones aymaras en 
relación con los periodos temporales y sus formas de interpretación. 
Asimismo,  suministran  pautas para describir significados donde la 
connotación, característica fundamental del aymara, se refleja en ex-
presiones metafóricas. Con esta revisión, pretendemos desentrañar las 
intenciones comunicativas de las canciones como elementos culturales 
aymaras. Como se sabe, estas canciones aymaras son de diversos tipos, 
usadas en circunstancias específicas, periodos determinados y para fines 
concretos basados en la experiencia comunitaria. En este marco, las 



81Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

lenguas andinas poseen términos y categorías gramaticales organizados 
según categorías conceptuales que estructuran el espacio y el tiempo. 

Las ceremonias y ritos de cada actividad productiva y reproductiva 
impregnan las tradiciones orales, reflejadas en discursos con rasgos 
particulares practicados por especialistas que poseen el conocimiento 
para dialogar con los seres protectores y benefactores. Así, por ejemplo, 
en el ritual Tatal Wanqiña se evidencia el uso de ciertas formas lingüís-
ticas caracterizadas por expresiones metafóricas tan particulares que 
solo el yatiri o el awki dominan este discurso mítico-religioso. En este 
acto se manifiestan plegarias y cantos para solicitar lluvias que beneficien 
el crecimiento de los cultivos y pastos para el ganado, siempre dentro 
del contexto de la religión andina.  

Figura 17  
Yatiri aymara

Fuente: Apaza, Ignacio (2012).  Ceremonia de petición o de agradecimiento 
ante los dioses tutelares aymaras [Fotografía] Archivo personal del autor

El ‘rito’ en las comunidades aymaras es una actividad religiosa o cere-
monia tradicional que se realiza en cada periodo y con distintos fines. 
En estos acontecimientos religiosos, en muchos casos, interviene la 



82 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

música de la época ejecutada, generalmente, por varones y los cantos 
interpretados por mujeres, preferiblemente, solteras. Estas celebra-
ciones tienen un carácter de expresión de aspectos mítico-religiosos 
para pedir el bienestar de todos los miembros de la comunidad. En 
estas actividades, como símbolo de satisfacción y de agradecimiento 
a los seres superiores protectores, pijchan coca, ch’allan con alcohol o 
vino, liban bebidas alcohólicas, se interpretan canciones acompañadas 
por la música de la temporada, y en otros casos, bailan interpretando 
canciones de la época a modo de coplas tradicionales.  

Ante la degradación de este tipo de riquezas culturales y lingüísticas, en 
muchos países de América Latina y en otros ámbitos académicos, se es-
tán implementando proyectos y acciones de salvaguarda del patrimonio 
inmaterial de los pueblos indígenas. En este marco, existen programas y 
proyectos multinacionales como el Centro Regional para la Salvaguarda 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de América Latina (CRESPIAL, 
2016), inicialmente, conformado por los países de Bolivia, Chile y Perú, 
que tiene como objetivo contribuir a la implementación de políticas 
públicas. Estas iniciativas están dando sus primeros frutos, focalizados 
en la recuperación de la música tradicional aymara que se encuentran en 
peligro de extinción por causas como la globalización, la urbanización, 
la movilidad social y el cambio climático, entre otras.

Las canciones como parte de las tradicionales orales, igualmente, son 
motivo de recopilación y de estudios en los tres países que dan cuenta de 
la diversidad lingüística y creativa del pueblo aymara. En estos trabajos 
se encuentran registrados cuentos andinos y canciones aymaras, ambos 
protagonizados por personajes míticos del universo cultural aymara. Este 
tipo de canciones se conservan en la memoria colectiva de las comunidades 
y son interpretados según el periodo de tiempo y las circunstancias de las 
actividades cotidianas. Los relatos de cuentos y canciones aymaras poseen 
una compleja organización dinámica que sobrepasa la espontaneidad 
y aporta una carga emotiva a las estructuras verbales y simbólicas 
mediante el tono de voz, la intensidad de cada palabra, los silencios de 



83Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

los interlocutores, e incluso la gesticulación, que influye en el desarrollo 
de la historia y en la interpretación de canciones. En este sentido, las 
tradiciones orales que se conservan en la memoria colectiva de los pueblos 
andinos se constituyen en fuentes de conocimientos y saberes, referentes 
históricos y socioculturales desarrollados por las comunidades aymaras.  

4.	 La expresión de la identidad cultural mediante canciones 
aymaras  

Las canciones aymaras, se pueden definir como manifestaciones de sen-
timientos de la vida cotidiana, concepciones del mundo y expresiones 
de identidad cultural del hombre andino. A través de estas expresiones o 
narraciones poéticas, el intérprete transmite los significados que yacen en 
el fondo y en las escenas de la vida cotidiana. Según T. Hiroyasu (1985), 
las canciones aymaras que se interpretan son expresiones verdaderas 
acerca del mundo que es percibido y conceptualizado. El significado de 
la diversidad de canciones aymaras siempre es contextual al relacionarse 
tanto con la situación cultural de los intérpretes como con sus recepto-
res, por ser parte componente de las experiencias de la vida cotidiana. 

Los intérpretes de las canciones, por ejemplo, al referirse a la montaña 
Tunupa con el nombre de Mika Tayka, personifican a una madre que 
cuida y protege a las comunidades que alberga en sus faldas. En los 
imaginarios de los intérpretes de dichas canciones, Tunupa está presente 
como si fuera una madre que cuida a sus hijos, realiza acciones y activi-
dades como una persona. En otras canciones, los animales, igualmente, 
realizan acciones y actividades, al igual que los humanos, bailan, cantan, 
se emborrachan, tocan pinquillo, etc. En la revisión de sus contenidos 
se establece que estas manifestaciones, reflejan la creación de un mundo 
ideológico y sagrado, relacionado con las actividades cotidianas de las 
comunidades aymaras. Esta es la razón por la que, los contenidos de 
las canciones están referidas al conjunto de actividades socioculturales 
que deben tenerse en consideración para comprender las relaciones 



84 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

existentes entre el mundo natural y el mundo social. Es aquí donde 
radica la importancia de esclarecer los contenidos y significados que 
conllevan las diversas canciones en la memoria colectiva de los pueblos. 

La riqueza del repertorio musical de los pueblos andinos tiene sus 
orígenes en un pasado histórico de contrariedades, de resistencia y 
conservación de dichos elementos culturales por personas que habitaron 
las tierras benditas de esta parte de América. Sin embargo, en la actua-
lidad, la música y las canciones aymaras, tienen una fuerte influencia 
del folklor boliviano a causa del choque cultural, cuyos antecedentes lo 
experimentamos en las consecuencias de la globalización, la urbanidad, 
la movilidad social y el cambio climático. Estos factores naturales y el 
desarrollo de los pueblos de los últimos tiempos han afectado, signifi-
cativamente, en el desarrollo cultural de los pueblos indígenas. En este 
contexto de contrariedades, en muchas partes del mundo y en América 
Latina, se abre la posibilidad de estudios sobre la música andina y las 
canciones aymaras, los periodos de tiempo en los que son practicados 
y su relación con el ciclo productivo y reproductivo que son las carac-
terísticas principales de la música y canciones de los pueblos andinos.

Frente a las necesidades de recuperar, conservar y cultivar los elementos 
y riquezas culturales intangibles de los pueblos andinos, en la actuali-
dad, contamos con algunas experiencias y antecedentes de estudios de 
la música y canciones aymaras en sus diversos tipos. Así, por ejemplo, 
se observaron las acciones del pastor o pastora, como intérprete de 
canciones aymaras que canta a sus llamas u ovejas. Dichos intérpretes, 
en sus cantos contemplan el paisaje, a sus camélidos, el campo verde, las 
aves que vuelan, el sol radiante que alumbra sobre el espacio terrenal, 
etc. Según T. Hiroyasu (1985), las canciones aymaras que se cantan en 
diferentes contextos son revelaciones efectivas a cerca de la realidad 
que es percibida y conceptualizada por la cultura aymara y su signifi-
cado siempre es contextual, ya que los contenidos están relacionados 
con la situación cultural de los intérpretes, de sus receptores y con las 
experiencias de la vida. 



85Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

Por lo tanto, la música andina es telúrica, hermosa y profunda, así como 
sus melodías que son regidas de acuerdo con los periodos de tiempo 
como jallu pacha (tiempo de lluvia), awti pacha (tiempo seco) y los ciclos 
agrícolas. La música forma parte del conjunto de otros hechos sociales 
y culturales, integrando a las diferentes actividades. En este contexto, 
se realiza una descripción básica de los instrumentos musicales andinos 
y de las canciones aymaras, sin entrar en un análisis de las funciones 
y usos de los aerófonos en el calendario andino y su relación con lo 
mítico y religioso. De acuerdo con F. Layme (s/a) la concepción de la 
música se concibe en el contexto de poder dual y la complementariedad 
de chacha (hombre) y warmi (mujer), situación cultural muy arraigada 
entre los aymaras. Por lo tanto, la situación de la mujer y el hombre 
constituye una de las características culturales que forma parte de la 
actividad de la vida cotidiana de los pueblos andinos. 

Figura 18 
Instrumentos musicales de viento y de cuerda

Fuente: Apaza, Ignacio (2019) Instrumentos de awti pacha y jallu pacha 
[Fotografía] Archivo personal del autor



86 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

En los últimos tiempos, en algunos países se están realizando estudios 
sobre las tradiciones orales, por ejemplo, en Chile con el apoyo de CO-
NADI (2019) están ejecutando proyectos con la finalidad de rescatar 
las tradiciones orales como la música y canciones aymaras acompañadas 
de los instrumentos andinos más populares: el charango, el pinkillu y 
la tarqa. De esta forma, los jóvenes aymaras de Chile también están 
tomando sus propias iniciativas de componer canciones con profundo 
significado ancestral. En algunos de sus antecedentes señalan haber 
creado la canción a Willka Kuti en honor al solsticio de invierno (21 al 
23 de junio) que se celebra en muchas partes del mundo como el Año 
Nuevo Andino, antes que aymara. De esta manera, estaría emergiendo 
la música aymara con canciones inéditas que hablan sobre las tradi-
ciones y costumbres del hombre y la mujer aymara. Dichas iniciativas 
fueron registradas en un disco ‘Wiphala, Melodías de la Pacha’ cuyos 
intérpretes son voces femeninas acompañadas de sonidos de charango, 
pinkillu, tarqa, qina y lichiwayu. De este modo, están surgiendo iniciativas 
en diferentes contextos por recuperar, preservar, desarrollar y componer 
canciones nuevas a partir de las experiencias de la vida cotidiana.

5.	 Características sociohistóricas de canciones aymaras

En el mundo andino, todas las actividades se relacionan con el ciclo vital 
humano. En los contenidos de jayllinaka o kirkinaka se expresan alegría, 
malestar, tristeza, humor, nostalgia y vida cotidiana. Antiguamente, las 
canciones vinculaban actividades laborales, productivas, reproductivas 
y rituales. Actualmente, estas canciones han adquirido carácter de en-
tretenimiento, degradando su dimensión ritual y mítico-religiosa. Las 
canciones populares se distinguen de las clásicas por su contenido, ritmo 
y su melodía. Además, surgieron, hace varios años, otro tipo de cancio-
nes de contenido poético o de protesta contra las injusticias históricas 
o con énfasis en la reivindicación de los derechos. Las melodías del 
‘rap andino’, por ejemplo, representan una de estas innovaciones que 
reflejan en sus contenidos la forma de expresar denuncia en contra de 



87Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

la desigualdad, las injusticias, así como sus demandas de recuperación 
identitaria y cultural de los pueblos indígenas.

Cada canción aymara asocia un instrumento musical, modalidades, 
normas socio-culturales, tiempo y espacio. Los participantes de estas 
manifestaciones artísticas son hombres y mujeres, adultos y niños sin 
límites de sexo o edad, en la interpretación de canciones, pero siempre 
se dan en relación con el ciclo productivo y reproductivo. Por lo tanto, 
todos intervienen con el convencimiento de que las canciones motivan 
a los dioses tutelares o a los seres sobrenaturales y míticos que se perso-
nifican en rocas, montañas, cerros, ríos y animales. Esta personificación 
invita auna convivencia armónica entre seres terrenales y cósmicos. 
Según F. Huayhua (2003: 74), estos elementos culturales intangibles 
son considerados como propiciatorios para el hombre andino, donde 
cada canción responde a fines determinados según los modelos cultu-
rales andinos. Los adultos cantan y entonan, generalmente canciones 
de triunfo (satisfacción de metas), mientras los niños entonan cantos 
de petición, de llanto y de alegría, dado que la petición o el canto de 
los niños serían escuchados por los seres protectores debido a su ino-
cencia–. Estas canciones brindan información valiosa sobre la vida, las 
creencias y proyecciones futuras de las comunidades.

Las canciones aymaras reflejadas en las tradiciones orales se conser-
van por medio de la memoria colectiva ya que cada cultura elabora 
una interpretación que incluye su visión del mundo, al margen de la 
universalidad existente. Según J. Mendoza (2015: 40) cada comunidad 
lingüística elabora por medio del idioma sus propias ilusiones ideoló-
gicas sobre la base de los hechos en relación con la visión del mundo y 
la vida misma. Las diferencias en la visión del mundo y sus interpreta-
ciones mediante la lengua pueden ser intrascendentes por la cercanía 
genealógica. Sin embargo, existen diferencias y similitudes en las for-
mas de la concepción del mundo y pueden ser más notables, entre los 
idiomas que no tienen ninguna relación de parentesco como sería el 
castellano y el aymara. Estas diferencias lingüísticas y culturales tam-



88 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

bién se reflejan en música y canciones vinculadas al ciclo agrícola-ga-
nadero y la cosmovisión aymara. Desde un criterio ecológico, el año 
se divide en dos grandes mitades: jallu pacha (época de lluvia) y awti 
pacha (época seca), cuyos periodos musicalmente quedan claramente 
diferenciados por el uso de instrumentos, ritmos y funcionalidad sim-
bólico-ritual.  

6.	 La música y la fiesta según la concepción cultural del tiempo

En la cultura aymara es inseparable la música y las canciones de las 
festividades, pues mantienen una organización social vinculada al ciclo 
productivo-reproductivo, los ritos y pleitesías celebrados en honor a 
los seres protectores que la naturaleza brinda a los pueblos indígenas. 
Cabe aclarar que la palabra ‘música’ carece de equivalencia léxica direc-
ta en aymara; su concepto se superpone e implica prácticas culturales 
como thuquña (bailar), en las canciones kirkiña (cantar) o en la inter-
pretación de los instrumentos musicales phusaña (soplar), etc. Entre los 
aymaras, los materiales musicales se clasifican según instrumentos de 
viento (referidos al soplido y al viento mismo) o por su interpretación 
generalizada por hombres, mujeres, ancianos y niños según periodos 
y circunstancias. Es crucial destacar que la concepción de las prácticas 
rituales, las celebraciones de fiestas tradicionales y su relación con la 
música se vinculan con instrumentos, canciones, entorno natural y 
tradiciones ancestrales y sociales de los pueblos andinos.  



89Antecedentes  y fundamentos en los estudios de las canciones aymaras

Figura19 
Conjunto de Pinkillu

Fuente: Apaza, Ignacio (2015). Celebración de la fiesta de la siembra en Colquencha, 
provincia Aroma de La Paz [Fotografía] Archivo personal del autor

En las comunidades aymaras, los mayores enseñan a los jóvenes el uso 
adecuado de dichos instrumentos, es decir, a no tocar ciertos instrumen-
tos de viento en épocas no permitidas o inadecuadas. Así, por ejemplo, 
el pinkillu no se toca en awti pacha, y el siku y la qina tampoco en jallu 
pacha. Cada instrumento tiene su tiempo y lugar; esta norma sociocul-
tural proviene de los ancestros, en la que los abuelos, los padres y los 
mayores, sostienen que, si se tocan instrumentos del periodo seco como 
el pinkillu o la tarqa, vendrían lluvias durante la cosecha, la elaboración 
del chuño u otras actividades, lo que afectaría la vida comunitaria. Por 
el contrario, si se toca el siku o la qina en periodo de lluvia, vendrían 
vientos y heladas excesivas, afectando las actividades de dicha época. 
Así, instrumentos como el pinkillu y la tarqa se interpretan para llamar 
a la lluvia, asegurando cultivos y crecimiento de pastos para el ganado. 
Mientras que la qina y el siku se tocarían para propiciar vientos y heladas 
necesarias para la cosecha, la elaboración del chuño y otras actividades. 
Los cantos que acompañan estos instrumentos también se rigen por 



90 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

esta distribución temporal, no solo enla música, sino también en los 
cantos y las fiestas. 

La práctica musical y el uso de estos instrumentos mantienen una rela-
ción interdependiente con fenómenos naturales y climáticos. Por ello, 
cuidar este orden no es arbitrario, sino que posee una lógica basada 
en el comportamiento de la naturaleza y su vínculo con las actividades 
aymaras. Este complejo de conocimientos busca mantener el orden 
temporal, contribuyendo al crecimiento y brote de los productos 
agrícolas como la papa, la cebada, la oca, el isaño y otros productos 
que dependen del jallu pacha. Paralelamente, se esperan heladas para 
elaborar chuño y tunta mediante deshidratación, así como para cosechar 
habas o almacenarla cebada durante el awti pacha. Esto confirma que 
la práctica musical no solo es lúdica, sino que, desde su concepción 
ritual e integral, asegura la producción agropecuaria, fortaleciendo la 
continuidad del grupo social, su cultura e identidad. 



 IV
Canciones aymaras como elemento 

integrador del pasado histórico 
y la identidad cultural

1.	 Introducción

Este estudio de canciones aymaras se realizó con el propósito de recupe-
rar y preservar los recursos y elementos inmateriales por los que constan 
las tradiciones orales del pueblo aymara. En este marco sociohistórico 
y cultural, se recuperó un conjunto de canciones que forman parte 
de los diferentes valores socioculturales y lingüísticos de los pueblos 
andinos. En las actividades de recolección de datos, se visitaron varias 
comunidades aymaras con la finalidad de acopiar testimonios orales y 
datos relativos a jayllinaka o kirkinaka que, al mismo tiempo, presentan 
diferencias entre una región y otra en ciertos aspectos lingüísticos.1 
Estas actividades se realizaron con la finalidad de obtener y registrar 
datos orales acerca de los ‘saberes locales’ y construir una fuente de 
información relacionada con diferentes aspectos que forman parte del 
patrimonio cultural intangible del pueblo aymara.

1	 Un estudio preliminar sobre la ‘Función social y cultural de las canciones ayma-
ras’ fue publicado por Ignacio Apaza en Antología de la Revista de Estudios Bolivianos 
(2015) del Instituto de Estudios Bolivianos de la Facultad de Humanidades y Cien-
cias de la Educación de la UMSA. La Paz, Bolivia.  



92 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

En este contexto, esta labor de recolección de datos orales permitió 
recuperar varias canciones que fueron interpretadas en aymara por sus 
habitantes, cuyos contenidos se refieren al contexto sociocultural y a 
la situación de las comunidades.2 Estas canciones, como expresiones 
culturales, constituyen datos de gran importancia, por cuanto facilitan la 
lectura e interpretación de una diversidad de expresiones culturales. 
El empleo de diversos recursos lingüísticos, como las expresiones me-
tafóricas y su relación con lo mítico-religioso, permite comprender e 
interpretar la cosmovisión aymara. Asimismo, las expresiones meta-
fóricas y poéticas que subyacen en las canciones reflejan una relación 
mutua existente entre el hombre, la naturaleza y los animales.

Por lo tanto, con este trabajo se pretende esclarecer los significados pro-
fundos que subyacen en los contenidos de dichas manifestaciones orales. 
Asimismo, se realiza una revisión del contenido mítico y religioso de 
expresiones metafóricas reflejadas en dichas canciones, que constituyen 
aspectos fundamentales de la interacción verbal y de la comunicación 
entre los seres humanos y  los  seres tutelares de la naturaleza. Estas 
canciones aymaras, a través de sus contenidos, brindan la posibilidad 
de conocer y comprender la forma, el modo de vida, las tradiciones, las 
prácticas religiosas y otras actividades que perviven en las diferentes 
áreas culturales de las comunidades aymaras. Por lo que los elementos 
vivos se manifiestan y se practican en diferentes actividades de la vida 
cotidiana de los aymaras, según los periodos de tiempo y de acuerdo 
con las circunstancias.

Frente a las necesidades de recuperar su valor y otorgar el sitial corres-
pondiente a los recursos y elementos inmateriales como las canciones 
aymaras, en los últimos tiempos, varios académicos y especialistas han 
puesto su interés en los estudios y en las formas de abordar estas te-

2	 Algunas canciones que aparecen en este trabajo, fueron recuperadas de algunos 
folletos que recogen dichas canciones y por ser anónimas, han llegado a ser muy 
usuales, en muchos casos, se enseñan y se cantan en escuelas y colegios en diferentes 
actos cívicos. 



93Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

máticas desde diferentes enfoques y denominaciones. En este marco, 
nuestro estudio se fundamenta en los elementos inmateriales como las 
canciones y otros aspectos relacionados con las revelaciones y expresio-
nes que transportan al pasado histórico, el presente y la proyección de 
vida de las comunidades aymaras. Por lo tanto, las canciones aymaras 
tienen vigencia y funcionan como elementos integradores del pasado 
histórico y la identidad cultural del pueblo aymara. 

2.	 Características socioculturales y lingüísticas de las cancio-
nes aymaras

Por las características que presenta el conjunto de canciones aymaras, 
se puede deducir que existen algunos criterios de categorización, dado 
que algunas canciones se refieren a los seres protectores o sobrenaturales 
representados por montañas, cerros, colinas, ríos; otras se relacionan 
con los animales, el amor, la alegría y la nostalgia, respectivamente. 
Estas canciones, según sus contenidos, a su vez, pueden tener una 
subclasificación interna, como sugieren Arnold y Yapita (1998: 177-
180) al referirse a las canciones denominadas qarwa kirki (canción a las 
llamas). La llama es un símbolo andino y un animal muy importante 
en la economía de los habitantes de la región andina; por esta razón, 
existen varios tipos de canciones referidas a este camélido que ellos 
crían. En esta subclasificación interna, Arnold y Yapita presentan, 
por lo menos, 12 variedades de canciones que explican los diferentes 
eventos de acciones pastoriles y de crianza de las llamas. Otro criterio 
de clasificación considera las características físicas de la llama, como el 
color de su vellón, de sus ojos, o la forma que pueden tener sus orejas 
o pezuñas, etc.

2.1.	Canciones de amor, alegría y nostalgia

Todos los seres humanos expresamos sentimientos de afecto (munaña) 
y adoptamos cierta inclinación hacia una persona o cosa a la que se le 



94 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

desea todo lo bueno, de ahí que la expresión de ‘el amor al prójimo’ 
(munasiña) sea de uso cotidiano en nuestro lenguaje. Por otra parte, el 
término ‘amor’ se refiere a un sentimiento de intensa atracción emo-
cional y sexual hacia una persona con la que se desea compartir una 
vida en común. Asimismo, la ‘alegría’ (k’uchisiña/kusisiña) se relaciona 
con el sentimiento de placer y satisfacción producido, normalmente, 
por un suceso favorable que suele manifestarse por un estado de ánimo 
positivo, la satisfacción y la tendencia a la risa (laruña) o la sonrisa. En 
cambio, la nostalgia (amtasiña) hace referencia a un sentimiento de 
tristeza que se puede presentar en cualquier momento de la vida hu-
mana. En este caso, los recuerdos del pasado son el principal activador 
de esta emoción puesto que, al pensar en el pasado en relación con una 
situación vivida, su extinción genera nostalgia.

Las canciones que presentamos provienen de los habitantes de dife-
rentes regiones altiplánicas de los departamentos de Potosí, Oruro y 
La Paz. Sus intérpretes son personas mayores, mujeres y varones, con-
sideradas conservadoras de las canciones y otros elementos culturales. 
Esta práctica de canto es realizada por mujeres y varones adolescentes, 
jóvenes y adultos. De esta manera, en el presente trabajo adoptaremos 
una clasificación convencional de las 28 canciones, organizadas en 7 
grupos referidos a: 1. munasiña, amtasiña (amor, alegría y nostalgia); 
2. uywirinaka (seres protectores y representaciones); 3. markasa, qama-
sa (identidad cultural y fortaleza); 4. mallkunaka, jilïrinaka (autoridades 
originarias); 5. uywanaka (animales e insectos); 6. awatirinaka (pastores 
y pastoras); 7. qutanaka, jawiranaka (lagos y ríos).

Bajo estas consideraciones conceptuales, el grupo de canciones que pre-
sentamos a continuación presenta esas características reflejadas en sus 
contenidos, ya que unas manifiestan el amor, otras exteriorizan alegría 
y algunas expresan nostalgia. Este grupo consta de 11 canciones, y en 
algunas de ellas pueden estar contempladas dos o hasta tres de las carac-
terísticas mencionadas. Esto significa que los intérpretes, en diferentes 
acontecimientos festivos o rituales, interpretan estas canciones de amor 



95Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

(munasiña), de alegría (kusisiña) o de nostalgia (amtasiña). Por lo tanto, 
dichas canciones están relacionadas con el enamoramiento de parejas, 
con el deseo de casarse (jaqichasina), con el cortejo, las galanterías y con 
los celos. En otros casos, se relacionan con la codicia de tener como 
esposa a una mujer bella, ágil y trabajadora.        

(1) Warmi munaña3	  		  Querer mujer4 

Kuna munasinsay, nayaru munista
kawki munasinsay, khitir munaskam
¡Ay! suma panqara chhullunkhaya.

Chach munasaxay, k’ullut khithsusim,
  munasaxay, ñiq’it lluch’susim.
¡Ay! suma panqara, chhullunkhaya.
 
Uñkatataxay, khusa tawaqu,
Liwnuqataxay, pallqa lawaki.
¡Ay! suma panqara, Chhullunkhaya.

¿Con qué intención me quieres a mí?
Si quieres, quiere a cualquiera
¡Ay! linda flor de hielo

Si quieres marido, fabrícate de palo
Si quieres mujer, hazte de barro
¡Ay! linda flor de hielo

A la vista pareces una mujer muy linda
una vez tumbada, se ven sólo dos palos
¡Ay! linda flor de hielo

En la canción (1), su contenido refleja el carácter amoroso en que el 
varón expresa una especie de reclamo por el rechazo hacia sus preten-
siones de parte de la mujer. Al mismo tiempo, existe una sugerencia, 
en especie de sátira, al decir que ‘si quieres marido, fabrícate de palo’ 
y ‘si quieres mujer, hazte de barro’. Asimismo, frente a esta sugerencia 
por parte de la mujer, el varón responde que ‘a la mirada aparentas ser 
una mujer linda’, pero cuando es tumbada, solo se ven como dos palos 
(piernas), como respuesta a la soberbia de la pretendida. Al final atenúa 
sus expresiones llamándola ‘linda flor de hielo’.   

3	 Las 11 canciones aymaras registradas en esta sección, corresponden a autores anó-
nimos que fueron recuperadas durante el trbajao de campo de las diferentes loca-
lidades. 

4	 La versión castellana corresponde a la traducción contextual cuidando el significado 
y el contenido original de las canciones.



96 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(2) Quri panqarita			   Flor de oro

Qurimpikisa, qullqimpikisa 
Kunampikisa kantutita (pä kuti)
Chuymam lunthatirisma 
Kantutitay ay chuym lunthatirisma
Kantutitay ay chuym lunthatirisma waway.

Imantasitakiw larch’ukisista (pä kuti)
Suma panqara kantutitay jutam ampa-
raxaru (pä kuti)
Kantutitay ay jutam amparaxaru
Kantutitay ay jutam amparaxaru wayay.

Con sólo el oro, con sólo el dinero
Con lo que sea kantutita (Bis)
Quisiera robarte tu corazón
Kantutita ¡ay! quisiera robarte tu corazón
Kantutita ¡ay! quisiera robarte tu corazón, 
linda niña.
En vano me sonríes ocultándote
Linda flor de kantuta, ven a mis manos
Katutita mía, por favor ven a mis manos
Kantutita mía, por favor ven a mis manos 
linda niña.

En la canción (2), el intérprete canta a la mujer expresando sus deseos 
amorosos mediante frases como ‘con oro o plata robaría el corazón de 
la joven que luce como una linda kantutita’. La joven replica ‘en vano 
me estás sonriendo’, y el varón insiste llamándola ‘ven a mis manos, 
linda niña’. Como se observa, se trata de una canción amorosa en la 
que participan dos enamorados: el varón con piropos de halago y la 
mujer manifestando el valor de su belleza. 

(3) Irpastha 				       Me la llevo

Irpasthay irpasthay, parisa urpila irpastha.
Irpastha irpasthay, parisa qantuta apastha.
Irpasthay irpasthay, Utana luqtirwa irpastha.
Urpilitay…

Me llevo, me llevo, un par de palomas 
me llevo
Me llevo, me llevo un par de kantutas
Me llevo, me llevo la que me servirá en 
casa, paloma.

En el contenido de la canción (3), los padres expresan satisfacción por 
llevarse a la novia como esposa de su hijo, comparando a la pareja con 
un par de tortolitos. Asimismo, expresan que se llevan un par de kantu-
tas para que les sirvan en casa. En la cultura aymara todavía se practica el 
sistema patrilocal, en el que la nuera pasa a formar parte de la familia del 
esposo y la pareja vivirá en casa de los padres de este, al menos durante 
los primeros años de matrimonio. Esta es la razón por la que los padres 



97Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

del joven expresan alegría y satisfacción en las ceremonias y los ritos 
de irpaqa, que forman parte de las prácticas culturales aymaras.  

 (4) Irpasiña			   ¿A dónde nos iremos? 

Kawkiruraki sarxañäni, kawkiruraki 
irpitäta,
Kawkiruraki sarxañäni, 
jumas ch’ulla wiskhituni, 
nayas ch’ulla manqhanchani.

Janipuniw sarkristti, uka jaya markaru.
Kunampiraki uywitasma, Kawkimpiraki 
qarpkitasma

¿A dónde nos iremos, a dónde me ll-
evarás?
¿A dónde nos iremos?, tú con una sola 
abarca y yo con sólo una enagua.

Definitivamente no puedo ir a ese pueblo 
lejano,
¿Con qué me mantendrías?, ¿con que 
me irrigarás?

La canción (4) se refiere a un par de enamorados de escasos recursos eco-
nómicos. La pareja reflexiona sobre adónde irían por el amor que los une 
y sin tener nada. Así, la muchacha le dice al joven: ‘tú apenas tienes una 
sola abarca’ y ‘yo con una sola enagua’. A su vez, ella replica: ‘no puedo 
ir a ese pueblo lejano y desconocido’, e insiste preguntando: ‘¿Con qué 
me mantendrás?’ El contenido refleja la práctica matrimonial a partir 
del modelo endogámico. Esto significa que los matrimonios aymaras 
se realizan, normalmente, entre miembros de la misma comunidad o 
con vecinos de pueblos cercanos. De ahí la existencia del dicho popular 
‘Laq’utas ch’inqhatas marka masikipuniw walixa’ que traducido al caste-
llano significaría ‘Aunque mal o bien, siempre es mejor lo conocido’. 



98 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(5) Kasarxita				        Cásame

Kasarxita kasarxita, sullka phuchhamampi
Uywaskäwa, uywaskäwa, ch’uqi apillampi.

Kasarxita kasarxita, sullka phuchhamampi;
Uywaskäwa, uywaskäwa, lluch’u apillampi.

Kasarxita kasarxita, sullka phuchhamampi,
uywaskäwa, uywaskäwa, sapa tatakumpi.

Cásame, cásame con tu hija menor

La voy a criar, la voy a mantener con la 
oca cruda

Cásame, cásame con tu hija menor
La voy a criar, la voy a mantener con la 
oca suave

Cásame, cásame con tu hija menor
La voy a criar, la voy a mantener con solo 
su padre.

La canción (5)  también  trata  del  amor,  en el cual  el pretendiente 
insinúa a los padres que quiere casarse con su hija menor, la más co-
diciada. Mediante expresiones figurativas les promete mantener a su 
hija ‘con oca cruda’ (tubérculo). El joven recurre a esta metáfora, al no 
poder expresarse abiertamente  ante  la exigencia  paterna. Este tipo 
de expresiones suele ser común y se utiliza como acto de persuasión 
para lograr la aceptación de sus pretensiones matrimoniales y por la 
intención de casarse con la hija menor. 

               (6) Añathuya	 		   Zorrillo

Añathuyasti jiwxatayna widitay,
Lik’i laqatu thaqhkamiru,
Jiwxatayna. (pä kuti)
Ukhamaraki, jumasti jiwkasma, jilata
Lik’i tawaqu thaqhkamiru jiwxatayna,
Ay ay waychañita.
Lik’i tawaqu thaqhkamiru jiwxatayna.
(pä kuti)

El zorrillo se había muerto, vidita
Buscando un gusano gordo, se había muerto 
(Bis)
Cuidado mueras igualito hermano,
Buscando una mujer gorda
Ay, ay huaychenita, 
buscando mujer gorda se había muerto (Bis)

La canción (6) transmite el consejo de no ser ambicioso en la búsqueda 
de una pareja perfecta. En ella, se compara al joven con el zorrillo que 
se alimenta del gusano de tierra (más propiamente, de una variedad de 



99Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

gusano llamado laqatu en aymara). El mensaje constituye una adver-
tencia: quien busca amores perfectos puede morir como el zorrillo en 
su búsqueda de lo ideal. La moraleja se activa a partir de la canción en 
que la persona estaría representada por añathuya (zorrillo) que, por ser 
ambicioso y, al no conformarse con lo que tiene, puede llegar a morir.
 
       (7) Layqa phichhitanka			   Gorrión brujo

Layka phichhitanka, kunats larch’ukista
Juman larch’ukita, Khitis munitani.
Layka phichhitanka, kunats larch’ukista
Munirijampisa, silusu tumpayista.

Jumaru munañasti, kuna waliraki
Punkum paskipansa, anumpi p’atjayista.
Jumaru munañasti kuna waliraki
Punkum paskipansa, anumpi achjayista.

Gorrioncito brujo, ¿por qué me sonríes?
¿Quién me ha de querer si tú me sonríes? 
(Bis)
Gorrioncito brujo, ¿por qué me sonríes?
Por tu sonrisa, mi novia se puso celosa

Quererte a ti no es nada bueno
cuando paso por tu puerta hasta me haces 
ladrar con el perro (Bis)
Cuando paso por tu puerta, hasta me haces 
morder con el perro (Bis)

En el contenido de la canción (7), se compara a la mujer con el gorrión 
que es una avecilla altiplánica singular. En esta canción phichhitanka (go-
rrión) es una mujer que le sonríe a un joven que ya tiene su enamorada 
y éste le reclama que no le sonría, ya que le causaría celos a su novia y 
le ocasionaría conflictos amorosos. Finalmente, el varón advierte que 
no vale la pena querer a la mujer, pues esta manda a su perro a ladrarle 
cuando él pasa por su puerta.



100 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

            (8) Tumpu ali			   Paloma

Tumpu ali tumpu ali
Tumpitaniway saktati, urpilita.
Wasüru walüruway widitay.
Jumaru tumpañax tukusi.

Sirwillita sirwillita
Sirwitaniway saktaki, urpilita.
Wasüru walüruway wiritay
Jumaru sirwiñax tukusi.

Planta de tumbo, planta de tumbo, piensas que 
te voy a visitar, palomita
Ayer, antes de ayer se acabó, se terminaron los 
recuerdos de ti.

Servilleta, servilleta piensas que te voy a servir, 
palomita
Ayer, antes de ayer se acabó el servirte, mi 
vidita.

En la canción (8), la planta de tumbo (tumpu ali) y la paloma (urpila) son 
comparadas con la mujer mediante expresiones metafóricas. En su con-
tenido se reflejan el amor, el olvido y la esperanza de reconciliación 
o de una segunda oportunidad para lograr el amor con la pretendida. 
Sin embargo, ante la negativa de la mujer, el varón responde con una 
réplica definitiva, indicando que la relación entre los dos enamorados 
terminó hace días. 

(9)	 Wari wawa				    Vicuña

Jaqin wawapa, Imill wawita 
Jiwa wawitaki;
Jilaniristha, Kullakaniristha
Ruwt’atarapitaspa.

Khuri qullunsa, aka qullunsa
Jacht`atamaki;
Wari wawita, Nayankakitasma
Uywasiskirisma.

Wik`uñ wawita, Nayankakitasma
Uywasiskirisma;
Imill wawita, Rusas panqara
Khitinkakirakta.

Mujercita linda, hija de otra familia
Si tuviera un hermano o hermana
rogarían por mí.

En aquel cerro o en este cerro sólo tu llanto 
se escucha
Cría de vicuña, si fueras mía, te criaría
Cría de vicuñita, si fueras mía, te criaría
Mujercita linda, flor de rosa,
dime: ¿de quién eres?



101Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

En la canción (9), la mujer es comparada con la belleza de la wari (vi-
cuña), que es un camélido silvestre de gran valor cultural. El intérprete 
expresa su amor y cariño por la belleza de la mujer, comparándola con 
la vicuña. El enamorado manifiesta que, ‘si tuviera hermano o hermana 
rogarían por mí’, en su caso, ‘si tuviera oro o plata compraría esa vicuñita 
para mí’. Estas son expresiones poéticas y metafóricas de amor y cariño 
hacia la mujer bella del altiplano. Finalmente, como insistencia, el pre-
tendiente expresa: ‘mujercita, flor de rosa, dime: ¿a quién perteneces?’

(10) Phanqar kirki 		  Canción a las flores

Pampa tani tani, taniskaraktati
Pampa kusi kusi, kusiskaraktati
Naya uñkatasa kusiskaraktati

Pampa qamaqitu, jaquskaraktati
Iwija uñkatata, jaquskaraktati

Flor de tani tani de pampas, estás caminando
Arañita de pampas, estás muy alegre
Mirándome está muy alegre.

Zorro de la pampa, estás echado
Mirando la oveja, estás echado.

La canción (10) es de alegría: en ella, el intérprete canta a una flor 
silvestre tani tani que florece en el campo en ciertas épocas del año. 
Asimismo, canta a un insecto llamado  kusi kusi,  relacionado  con la 
palabra aymara kusisiña (alegrarse); ambos términos las palabras kusi 
kusi y kusisiña pueden considerarse parónimos. En la segunda estrofa, 
habla del zorro que está tumbado viendo a las ovejitas, lo que puede 
entenderse como el enamorado que espera y observa para conquistar a 
quien corteja. Así, en el contenido de esta canción se mezclan nombres 
de animales y de ciertos insectos que representan amor y cariño, no 
solo hacia la mujer, sino también hacia la naturaleza.   



102 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(11) Achuqalla jaylli		  Canción a la casa nueva

Achuqallay achuqallay achuqallay
anuqarati misi qarach utachasi
Arumat arumat sartasipxäta,
Jayra jaqinaka qurarasipxañani.

jichhakamati ikiskta, kunsa lurapxta
Arumat arumat ninax phayañawa,
Arumat arumat uywax uywañawa;
Achuqallay achuqallay achuqallay

Kawkis kawkis isinak lurata,
Kawkis kawkis yapunak lurata,
Arumat arumat sartasipxañasawa;
akax kuna kunas thujsi

Kawkis kawkis punchu sawuta,
Kawkis kawkis waka chinuñ phalata,
Kawkis kawkis qapu qaputa,
ukhamakiti ikisipkta
Achhuqallay achhuqallay.

¡Achuqallay, achuqallay, achuqallay!
¿Es perro o gato, quién ha construido?
¡Levántense desde muy temprano!
Debemos deshierbar a las personas flojas.

Siguen durmiendo, ¿qué están haciendo?
Temprano se debe cocinar la comida
Desde temprano se debe cuidar los ganados
¡Achuqallay, achuqallay, achuqallay!

¿Dónde está las ropas tejidas y trenzadas?
¿Dónde están los resultados de los cultivos?
Desde muy temprano debemos levantarnos
¿Qué es lo que apesta?

¿Dónde está el poncho tejido?
¿Dónde está la faja trenzada?
¿Dónde está la lana hilada?
En vez de hacer, están durmiendo
¡Achuqallay, achuqallay!

Las canciones como la expresada en (11) se interpretan al terminar 
de construir una casa. Los intérpretes la entonan con complacencia y 
alegría, expresando la admiración de la agilidad, la fuerza y dedicación 
de los anfitriones por lograr los bienes necesarios para la familia. Al 
mismo tiempo, se aconseja que siempre se debe madrugar para con-
seguir lo que uno quiere tener. Por otra parte, se cuestiona a los que 
duermen hasta muy tarde y se aconseja madrugar para preparar la co-
mida, cuidar el ganado, etc. Se trata de un consejo para seguir adelante 
y de reprimenda a los propietarios exigiendo los resultados del trabajo 
como tejidos, hilados, cultivos, ganado y otros.  

2.1.1. Características mítico-religiosas de las canciones de amor, 
alegría y nostalgia

Estas canciones referidas al amor, la alegría y nostalgia, tienen carac-
terísticas de lo mítico y religioso ya que en sus contenidos se refieren 



103Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

al amor por medio de expresiones como Ay suma panqara chhullunkhaya 
(¡Ay! Linda flor de hielo) o al rechazo del amor Kuna munasas nayar 
munista (¿Con qué intención me quieres a mí?). En otras canciones 
aparecen advertencias e insultos por el rechazo a sus pretensiones como 
en Liwnaqatasti pallqa lawaki (al tumbarla, se ven solo dos palos) y con 
otras expresiones similares. En algunos casos, la belleza de la mujer es 
comparada con las flores del campo Kantutita chuymam lunthatirisma 
(kantutita, quisiera robarte tu corazón). Esta comparación de la belleza 
con las flores del campo como la Kantuta, q’ila q’ila, sank’ayu y otras son 
muy comunes en este tipo de canciones. Otra de las características son 
manifestaciones de pobreza y la humildad de los enamorados expresadas 
por frases como Jumax ch’ulla wiskhituni, nayas ch’ulla manqhanchani (yo 
con solo una abarca y tu con solo una enagua). En otros casos expresan 
el apego a su pueblo como marcador de la endogamia de las comu-
nidades aymaras, en que la mujer rechaza ser esposa si ello implica ir 
a pueblos lejanos y desconocidos como en Janipuniw uka jaya markar 
sarkiristti (No puedo ir a ese pueblo lejano y desconocido). En otra can-
ción aparece el deseo de casarse con la hija menor, con el compromiso 
de mantenerla con lo que tiene, reflejada por la expresión Uywaskawa 
uywaskawa lluch’u apillampì (la voy a mantener con la oca del campo). 

Asimismo, expresan experiencias negativas por buscar una mujer gorda 
y codiciada con una advertencia como Añathuyawa lik’i tawaqu thaqkawir 
jiwatayna, ukhamarak jiwkasma lik’i tawaqu thaqkawiru (el zorrino había 
muerto buscando gusano gordo, cuidado mueras como ese zorrino). 
También están las expresiones de celos al estar comprometido, refle-
jadas en expresiones como Layqa phichhitanka, kunats larch’ukista, juman 
larch’ukitam khitis munitani (gorrioncito brujo, ¿por qué me sonríes? 
Ahora mi novia no me querrá). Aparecen también reclamos y rechazos 
en el que el enamorado reprocha el comportamiento presumido de la 
mujer. Por último, aparece alguna expresión de ruptura de amor com-
parando a la mujer con una paloma, en ella le dice Masuru waluruwa 
jumar tumpañas utkusxi urpilita (ayer, anteayer se acabaron los recuer-
dos, paloma). La vicuña como símbolo de animal andino y sagrado es 



104 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

comparado con la mujer del campo para expresar el amor y nostalgia 
Khuri qullunsa aka qullunsa jacht’atamaki (en aquel cerro o en este cerro 
solo tu llanto se escucha), expresando al mismo tiempo, la belleza, la 
sencillez, la humildad y orfandad al no tener a nadie en quién apoyarse. 

Figura 20  
Vicuña Centinela

Fuente: Apaza, Ignacio (2013). Vicuña macho cuidando a su manada en la localidad 
de Achiri, provincia Pacajes de La Paz [Fotografía] Archivo personal del autor

Las características principales de los contenidos de este grupo de can-
ciones son expresiones de amor, cariño, deseo, y sobre la belleza de la 
mujer, que es comparada con las flores del campo como kantuta, q’ila 
q’ila, sank’ayu, o con animales como paloma, gorrión, vicuña, respecti-
vamente. También se establecen algunas expresiones de advertencia 
e insultos; en otros casos, están presentes la humildad, la orfandad, la 
pobreza y el apego a la identidad cultural. Los mensajes de compasión, la 
solidaridad, la satisfacción, la alegría, la belleza, la fortaleza y la agilidad 
son valorados en los contenidos de este grupo de canciones.



105Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

2.2.	Canciones referidas a los seres protectores e imaginarios5

En las culturas andinas, particularmente entre los aymaras, se practica 
una religión politeísta en la que se adora o rinde pleitesía a los seres con-
siderados protectores de las comunidades y sus habitantes. Asimismo, 
diferentes elementos de la naturaleza —como montañas, ríos, rocas, ca-
minos y otros— asumen la representación de seres protectores mediante 
la humanización y personificación para cumplir el rol de intercesores 
ante las divinidades del más allá. En este sentido, la cultura acude a su 
propio imaginario social con expresiones de cariño y respeto dirigidas 
a montañas, cerros y otros seres denominados achachilanaka, awicha-
naka, tatalanaka, awkichunaka, etc. Asimismo, los indicadores naturales 
se encarnan en instituciones tradicionales que se practican conforme 
a las normas sociales y culturales establecidas por las comunidades.

En el imaginario de las comunidades aymaras se construye un mun-
do ideológico que no se corresponde con la realidad. Sin embargo, 
mediante este proceso mental se asignan ciertos valores y atributos a 
montañas, cerros y animales como el cóndor, el zorro, la vicuña y otros. 
En este grupo se han registrado ocho (8) canciones referidas a dichos 
seres, considerados protectores de la región, como los mallkunaka o 
seres protectores de las comunidades que albergan en sus faldas o al-
rededores, cuyas canciones se exponen a continuación.

5	 En diferentes comunidades, las canciones aymaras referidas a montañas, cerros y 
a otros seres protectores, en el imaginario de sus compositores e intérpretes, son 
concebidas como seres humanos o como los intercesores ante las divinidades y los 
hombres.



106 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(1) Tunupan Kirkipa6	     	        Canción a Tunupa

Mika Taykat saraqanitatwa
Kawiltullparu kimsa Phaqhallis trinaski
aguil mallkullas kumpañt’ki
jiwasax kumpañt’arakiñäni
clawilay rusasa (Bis).
 Ayra, la la la la la la lay

Soy descendiente de la madre Tunupa
En sus dominios trinan tres flores
El mallku águila está acompañando
Nosotros también acompañaremos
Claveles y rosas
Ayra, la la la la la lay

La canción (1) se refieren a la montaña Tunupa que, en el imaginario 
social de las comunidades ubicadas en sus faldas y en los alrededores, 
es asignada con los atributos de una madre, o como uno de los seres 
protectores más importantes. Asimismo, en el contenido de este tipo 
de canciones, los miembros de dichas comunidades se atribuyen ser sus 
descendientes expresando Mika Taykat saraqanitätwa. De ahí que esta 
montaña sea muy apreciada y considerada como una madre sagrada que 
merece todas las atenciones de los habitantes de dichas comunidades. 

             (2) Mika Tayka 		      Madre Micaela7

Mika Taykan marapanxa
thuqt’asiskañäni
phaqhall taypillaru
surti richhax kumpañt’istu
qhipar k’inchhuniru
wiñay timputaki (Bis).

En el año de la madre Tunupa
Estaremos bailando en medio de las flores
La suerte nos está acompañando
De aquí en adelante
Para toda la vida (bis)

 
En la canción (2), igualmente, a Tunupa se le atribuye la cualidad de 
una madre protectora de la región, designándola con el nombre de 
Mika Tayka. Los contenidos de las dos canciones son comunes y com-
parten los aspectos míticos y religiosos de aprecio y deseo de atención 

6	 Las siguientes 8 canciones aymara, corresponden a autores anónimos recuperadas 
durante el trabajo de campo en diferentes localidades.

7	 Esta y la siguiente canción fueron interpretadas por Flavio Gonzáles Huayllani de 
48 años, natural de Chilguilla de la provincia Daniel Campos del departamento de 
Potosí, 1983.



107Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

a estos seres protectores. En el imaginario social, Mika Tayka, tiene 
su aniversario y en este día del año, se sugiere bailar con alegría entre 
los participantes. Asimismo, se expresa que la suerte acompaña para 
la eternidad, en la vida de las comunidades y se celebra en señal de 
agradecimiento y retribución por sus favores recibidos. Sin embargo, 
existen diversos mitos de Tunupa, por ejemplo, en la región del lago 
Titicaca, actúa como un ser masculino, como predicador, héroe salva-
dor del mundo. Por el contrario, en las regiones del sur del altiplano 
boliviano, aparece como un ser femenino, como una madre que protege 
y cuida a las comunidades asentadas en sus faldas y en sus cercanías.

                  (3) Wayna Walu 		         Joven Walu

Jichhuru Wayna Walu sarqani
wari punchullapandis t’ijt’asisa
quri wutasapandis t’ijt’asisa
wichhu sumrirus khiwisisa
iñtapas uru pirl nayrani (Bis).

Hoy desciende el joven Walu
Corriendo con su poncho de vicuña
Corriendo con sus botas de oro
Agitando su sombrero de paja
Con sus ojos perlas de oro (bis)

El Cerro Walu (3) está ubicado en la localidad de Luca de la provincia 
Ladislao Cabrera del departamento de Oruro. El intérprete de esta 
canción personifica a un joven y describe las características y los ras-
gos físicos del mismo. Walu es un cerro apreciado por la comunidad 
caracterizado por su vegetación importante de paja que es utilizada 
para el techado de casa y alimento para el ganado. El intérprete de esta 
canción observa que Walu está bajando, corriendo con su poncho de 
vicuña, con sus botas de oro, arreando su sombrero de paja, etc. De esta 
manera, en el imaginario del intérprete, se describen las características 
de dicho cerro a partir de la corporeización y de la humanización que, 
es otra estrategia propia de este tipo de discursos.



108 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

        (4) Churqha Mallku 		     Mallku Chhurqha

Chhurqha Mallkun urupawa
jilarat mallkuxay puritäki
Tunar mallkus irpt’asita 
kawilt mallkuxay thuqt’asiskiwa
clavelay rusas taypillaru (Bis).

Es el gran día del mallku Chhurqha
El malllku mayor ha llegado
Acompañado del mallku Tunari
El mallku mayor está bailando entre claveles y 
rosas (Bis) 

El Cerro Chhurqha y el Tunari, en la canción (4) son considerados 
como los mallkus de la región, al igual que en los casos anteriores. Estas 
montañas se encuentran en la provincia Ladislao Cabrera, son perso-
nificadas y como tales, pueden realizar actividades y acciones como si 
fueran humanos. En este contexto, actúan no solo como personas, sino 
en el imaginario de sus intérpretes, actúan como si fuesen autoridades 
de sus comunidades.   

(5) Illampu qullu8		        Montaña Illampu 

Illampu pampana jakiri,
Taqpacha laq’unakas sutipa (pä kuti)
Khunu willjta, qullu patana
Wawaxa mistusa jachaski. (pä kuti)

Illampu pampana jakiri,
Taqpacha samana phust’aski. (pä kuti)
Kunturi Mallku warilayku,
Taqituqita muyuntaski. (pä kuti)

Jamach’i quqana,
Khununa qharqantat jachaski.
Illampu sumaway,
Janq’uta wilaru tukuski
Yatiñ uta pampana ist’asi,
Taqpacha samana phust’aski. (pä kuti)
Khunu willjta qullu patana,
Wawaxa mistusa jachaski. (pä kuti)

Vive en la pampa del Illampu
todos los seres tienen nombres (Bis)
En el amanecer de la nieve en la cima del 
cerro, el niño está llorando de la cúspide (Bis)

Vive en la pampa del Illampu
Que respira todos los aires (Bis)
El cóndor mallku por la vicuña está revolo-
teando por todas partes (Bis)

El pájaro en el árbol
Está llorando entre las peñas
El Illampu es bueno
se convierte en blanco y rojo
Está escuchando en hogares y pampas (Bis)
En el amanecer de la nieve
Subiendo el niño está llorando (Bis)

8	 Recopilado por Maximo Wañuyku del departamento de La Paz.



109Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

El nevado Illampu en (5) también es conocido como nevado de Sorata, 
por su proximidad a la localidad de Sorata. Illampu es una montaña de 
la cordillera oriental de los Andes, situada al oeste de Bolivia de la pro-
vincia Larecaja del departamento de La Paz. Aparte de la existencia de 
canciones dedicadas a otras montañas, esta sería la más importante ya 
que se enseña a cantar hasta en las escuelas. En esta canción se describen 
las características de su altura, el nevado y el vuelo de los cóndores que 
los adornan. Se resalta las características naturales relacionadas con la 
lluvia, el aire, el amanecer, el día, etc. Asimismo, hace referencia a las aves 
que cantan en la copa de árboles, el llanto del viento, su transformación 
y la mutación de las nubes de color rojo a blanco en ciertos momentos 
del día, como en el alba y en el ocaso del sol, respectivamente.    

        (6) Lipis Kawiltu 		 Seres protectores

Lipis kawiltu mansana
ay! lawriyanu
lipis kawiltu mansana
situway sarakitasma
paloma (Bis).

Cabildo de Lipez y manzana
¡Ay! Laureano
Cabildo de Lipez y manzana
Cuidado me digas que te dije
Paloma (Bis)

Algunas canciones como en (6) constan de una estrofa, dos, tres, hasta 
cuatro estrofas como una característica de dichas manifestaciones. 
Algunas de ellas solo constan de una estrofa o de frases cortas y sus 
intérpretes alargan su duración con repeticiones. Es así que, en esta 
canción, el contenido principal se puede considerar como de alegría 
en las que sus intérpretes, mediante este discurso, expresan algunas 
escenas de actividades rituales de petición de bendiciones a los seres 
protectores para el bienestar de las comunidades. El mensaje principal 
de su contenido es de pleitesía y de agradecimiento a las divinidades 
por sus acciones de intercesión.



110 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(7) Tata San Juan	 		  Canción a San Juan

Tata San Juan tatan kallpanx khuysankiti 
aksankicha
Mamita Candelarian callipax rosasa callipaxa
Tata San Juan callpax khuysankiti aksankicha
Mamita Kantilayra callpax rosas callipaxa.
Ayra la ayra la la………………………...
Tata San Juan tatan callpax aksankiti khay-
sankicha
Mamita Candelarian callpax rosas callipaxa.

La calle de San Juan está aquí o está allá
Mamita Candelaria, la ruta de rosas
La calle de San Juan está aquí o está allá
Mamita Candelaria, la ruta de rosas
Ayra la la ayra la la………………..
La calle de San Juan está aquí o está allá
Mamita Candelaria, la ruta de rosas

La canción (7) se refieren a los santos y apóstoles cristianos, probable-
mente, como resultado del proceso de extirpación de idolatrías y de 
sincretismo religioso del mundo andino. Por otra parte, como resultado 
del choque cultural y de la convivencia desigual entre la cultura andina 
y la occidental, se produjo esta mezcla de los elementos cristianos y 
andinos. Estos fenómenos, son comunes en el mundo andino y se mani-
fiestan en los actos rituales, en la festividades tradicionales y patronales. 
En otros casos, han sido asimilados a la religión católica, de ahí que 
existen melodías dedicadas a los santos católicos, vírgenes, a los seres 
protectores y sagrados que, en los últimos tiempos, resultan habituales.   

(8) Tata lawuna9			   Señor de Lagunas

Tata Lawuna qullqilla waxt’ita,
Tata Lawuna qullqilla waxt’ita (pä kuti).
Qarparapitaya juyranakataki,
Qarparapitaya ch’uqinakataki (pä kuti).

Tata Lawuna jumatawa mayisma,
Tata Lawuna jumakiwa churista (pä kuti).
Qarparapitaya pastunakataki,
Qarparapitaya uywanakataki (pä kuti).

Señor de lagunas, regálame dinero
Señor de lagunas regálame dinero (Bis)
Riega mis cultivos
Riega mis cultivos de papa (Bis)

Señor de lagunas, a ti te pedimos
Señor de lagunas, tú nos das (Bis)
Riega los pastos 
Riega los pastos para mis ganados (Bis)

9	 Recopilado por Macaria Mamani de M.



111Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

El contenido de la canción (8) se refiere al Señor de Lagunas que es 
considerado como el señor de las aguas lo que puede ser resultado de 
una asimilación de la religión católica a la andina. Este tipo de cancio-
nes, sin embargo, se encuentran muy arraigadas en las comunidades 
aymaras y se interpretan en actos rituales y festivos de las comunida-
des. En su contenido, se pide a este santo católico que envíe dinero, 
riego de los cultivos y pastos para el ganado, para el bienestar de los 
miembros de la comunidad. Sin embargo, por su contenido se puede 
considerar como una influencia de la religión católica sobre la andina, 
al modificar su contenido.

2.2.1.Personificación de elementos naturales en el imaginario del 
pueblo andino 

Este grupo de canciones se refieren a las montañas, cerros y otros, 
considerados como los seres protectores de las comunidades aymaras. 
De esta manera, algunas canciones se refieren a Tunupa, Chhurqha, 
Tunari y otros. En las dos primeras canciones se manifiesta emotiva-
mente a Tunupa el aprecio de ser sus hijos, exteriorizando satisfacción 
y alegría por las bendiciones recibidas y la protección brindada a las 
comunidades. Sus intérpretes personifican a Tunupa como una madre 
que cuida celosamente a sus hijos, por lo que sus habitantes le rinden 
culto, ofreciendo ceremonias como agradecimiento y retribución por 
sus cuidados y por desempeñar el papel de intercesora junto con otros 
seres. Al mismo tiempo, la relacionan con lo femenino, la fertilidad, la 
fecundidad de la tierra y del ganado, de ahí que los habitantes guarden 
mucho aprecio a esta montaña. Los pobladores de dicha región se 
identifican con Tunupa con expresiones de alegría, identificándose como 
descendientes de dicha montaña por medio de la expresión: Mika Taykat 
saraqanitätwa (Soy descendiente de la Madre Tunupa), que representa 
la esperanza y el futuro de las comunidades. 



112 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Figura 21  
Volcán inactivo de Tunupa  

Fuente: Apaza, Ignacio (1986). Montaña considerada como Mika Tayka 
tomada desde el sur de Salinas de Garci Mendoza de Oruro [Fotografía] 

Archivo personal del autor

También existen canciones dedicadas a los cerros como Wayna Walu, 
Tunari, Chhurqha, Illampu y otros considerados como mallkus o uywiris de 
las regiones. Estas canciones están muy arraigadas en las comunidades 
en las que se hace partícipe a estas montañas de los diferentes actos 
rituales. El intérprete contempla y describe las características físicas de 
dichos personajes míticos, por ejemplo, en la canción de wayna walu 
se describe cómo están vestidos, qué están haciendo, por quién están 
acompañado, etc.  Las frases como Wari punchullapandis t’ijt’asisa (co-
rriendo con su poncho de vicuña), Iñtapas uru pirla nayrani (con su rostro 
con ojos de perlas de oro), Tunari mallkus irpt’asita (acompañado por el 
mallku Tunari), sayt’upachall muyt’asiski (dando vueltas), etc., describen 
las características físicas, las escenas y las acciones que realizan estas 
deidades masculinas. 

Asimismo, la montaña, Chhurqha es conceptualizada como el mallku 
al igual que Tunari, que es otra montaña de la región. Illampu es otro 
nevado del departamento de La Paz que, igualmente, es conocido 



113Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

como el más representativo y sagrado entre los principales nevados 
del altiplano boliviano. Esta montaña se concibe como el espacio de 
las alturas sagradas, por el nevado y por ser hábitat de los cóndores. 
También se relaciona con los hombres, los animales como el cóndor, 
la vicuña y las aves que comparten dichos espacios, considerados como 
el hábitat natural de los seres de las alturas y de los personajes míticos 
en la creencia religiosa de los aymaras.

Como consecuencia de la extirpación de idolatrías en el mundo andino, 
algunos santos y vírgenes de la religión cristiana se han introducido 
en él, provocando un sincretismo religioso, hoy vigente en muchas 
comunidades aymaras, lo que da origen a la adoración a los santos y 
vírgenes. En los contenidos de las canciones también se hace referen-
cia, por ejemplo, a: Mama kantilayra, Tata San Juan, Lipis kawiltu, Tata 
Lawuna y otros que tienen la representación de la religión cristiana. En 
sus rituales y ceremonias de pedido de lluvia para la siembra, la buena 
cosecha, el floreo del ganado, los matrimonios, la construcción de las 
casas y otros, expresan sus pedidos, no solo a los seres protectores tra-
dicionales, sino también a los santos y vírgenes católicos. 

2.3.	 Canciones a animales e insectos

Los pueblos andinos en sus prácticas tradicionales viven en la relación 
triádica de hombre, naturaleza y animal. Por esta razón, los pueblos 
aymaras expresan sus sentimientos de respeto y cariño hacia los ani-
males que crían y hacia animales silvestres como la vicuña, el guanaco, 
el cóndor y otros, que son considerados como el ganado de los seres 
protectores de la región. Otra característica importante es que, en los 
contenidos de dichas canciones referidas a los animales, éstos aparecen 
con atributos de personas realizando diferentes acciones y actividades 
como si fueran humanos. 

Por otra parte, se suele dar nombres o apodar a los animales como la 
llama, como señalan D. Arnold y J. De Dios Yapita (1998: 217-220), por 



114 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

el color de su vellón; además, existen otros criterios para nombrar a los 
animales según su tamaño, edad, color de ojos, formas de pezuña, orejas, 
etc. Para nombrar a las ovejas, igualmente, se utilizan muchos criterios 
que pueden ser el color, el tamaño, la edad, entre otros. Asimismo, ciertas 
aves del altiplano reciben nombres por los sonidos que emiten, como 
el liqi liqi, yaka yaka, puku puku y otros. Según este tipo de nominaciones, 
suelen también componer canciones dedicadas a sus animales, que ellos 
crían por ser la base de la economía de la comunidad. En las secciones 
siguientes, se presenta un conjunto de canciones referidas a los animales 
domésticos y silvestres, mamíferos, aves, hasta insectos.

         (1) Silla mula10		                   Mula de montar

Jan walirurakisa purt`asthay
Jachañarurakisa purt`asthay (pä kuti)
Silla mulajaway chhaqhxatayna
Silla mulajaway sarxatayna (pä kuti)

Mamakuw nayaruxa tumpituy
Kawkis silla mulax sakituway
Tatakuw nayaruxa tumpituy
Kawkis karja mulaxa sakituway
Tikina pampankiw saskaktway
Kalaki pampankiw saskaktway. (pä kuti)

Mirya alkulakway alaqt`astay
Paya sirwisakway alaqt`astay. (pä kuti)
Alkul umañkamaw chhaqxatayna
Sirwis machañkamaw sarxatayna (pä kuti)

Liqi liqiruway jiskt`asthay
Añathuyarukiw jiskt`asthay
Tikina pampankiw sakituway
Janq`u Amay pampankiw sakituway (pä kuti)

He caído en una desgracia
llegué a llorar mucho (Bis)
se perdió mi mula
se fue mi mula de montar (Bis)

Mi madre me preguntó: 
¿Dónde está la mula de montar?
mi padre me preguntó: 
¿Dónde está la mula de montar?
Dije que está por la pampa de Tikina
sigo diciendo que está por la pampa de 
Kaläki (Bis)

Me compré un medio de alcohol
me compré sólo dos cervezas
Mientras tomaba mi alcohol se perdió
mientras tomaba mis cervezas se fue (Bis)
Le pregunté al tero tero
le pregunté al zorrino
Me dijeron que está por las pampas de 
Tikina
me dijeron que está por las pampas de Janq’u 
Amaya (Bis)

10	 Las siguientes 7 canciones de esta sección corresponden a utores anónimos recuperadas 
en el trabajo de campo de las diferentes localidades



115Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

Esta canción (1) se puede considerar como de lamento al haber perdido 
por descuido, la mula de montar y por tomar alcohol o cerveza. Entre 
sus búsquedas desesperadas, pregunta a los animales como añathuya 
(zorrillo) y liqi liqi (tero tero) y ellos le responden que su mula está por 
las pampas de Tikina y Janq’u Amaya. En esta canción están presentes 
la reprimenda, la enseñanza y la reflexión para ser más responsables en 
nuestros actos y ser cuidadosos con nuestros animales. En este caso, 
la mula es un animal de servicio muy importante para diferentes ac-
tividades de algunas comunidades, especialmente en los valles, donde 
este animal es utilizado como animal de carga y medio de transporte 
que lleva a diferentes lugares y está disponible para traslados o viajes 
que fueran necesarios.  

(2) Wari wawa	 		  Vicuña

Suma warisitu, jutam, 
Turpa kayum mayt`ita
Jumjama jalaskañataki
Jumaru uñtasiñataki
Jumjama ch’ijit jaltañataki…

Ch`umpi warisitu, jutam,
Kunats axsarista.
Jumjama pampan jiliritwa
Jumjama thayan q`asarjata,
Jumjama chhullunkhay panqara…

Quña warisitu, jutam,
Muxsa aruj ist`ita
Juyphi panqarakïthwa
Iru jichhu taypin jilasiri
Khunu k`uchun uñatatiri…

Ven, linda vicuña
Préstame tus pies tan suaves
Para correr como tú
Para conocerte mejor
Para corretear por los pastizales al igual que tú.

Ven, vicuña de color café
No me tengas miedo
Soy igual que tú, crecí en el campo
Soy igual que tú, soportando el frío
Igual que tú como flor de hielo.

Vicuñita dócil, ven
Escucha mis palabras dulces
También soy flor de invierno
Crecí en medio de la paja brava
Desperté en el rincón de la nieve

En el contenido de la canción (2) se admira la agilidad y la hermosura 
de la vicuña que es un animal considerado como el ganado de los seres 
protectores. La canción describe las características físicas, sus formas de 
caminar y expresa admiración por las cualidades de este animal. Asimis-



116 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

mo, expresa el deseo de tener las dotes de inteligencia y sagacidad de 
este animal. También expresa la admiración por su fortaleza al soportar 
temperaturas bajas y su vida en las pampas desérticas del altiplano. Asi-
mismo, es comparada con flores silvestres que vegetan en el altiplano 
por medio de expresiones y frases como jumjam pampan jilirïtwa (crecí 
como tú en el campo), Juyphi panqara (flor de helada) y otros. 

(3) Jaririnkhu			   Lagarto

Jaririnkhu wiñay wiñay
wiñay jayra jasi (Bis)
uruns lupins ch’iwins
q’alalpach winkuski
inti jalanxipanxay
K’atutuñar puri
arum paqar lastañaru.

Wichhu sap’its t’ula sap’its
chusis phalaskañäna 
a la law thayaw turaykitu
a la la law chhullunkt’aykituwa (Bis)

Lagarto eterno, eternamente flojo (Bis)
En el día, en el sol y en la sombra
pelado está echado
Y cuando se oculta el sol
llega a temblar por el frío
a sufrir toda la noche.

Aunque de raíces de tola o de paja
habría que estar tejiendo frazada
¡A la la law, me hace mucho frío!
¡A la la law, me estoy congelando! (Bis)

En la canción (3), jaririnkhu adquiere rasgos humanos ya que este animal 
puede realizar acciones como si fuera una persona. En su contenido 
refleja una crítica fuerte a la holgazanería y pereza representada por la 
vida habitual del lagarto. El contenido de este tipo de canciones llama a 
la reflexión para aprovechar el tiempo, expresa una especie de lamento 
y de penitencia al no aprovechar el tiempo al decir Inti jalantxipanxay 
k’atutuñar puri. La flojera y la negligencia son criticadas por lo que se 
induce a la reflexión para el aprovechamiento del tiempo y para no ser 
flojo ni perezoso como lagarto.

 



117Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

	 (4) P’isaq Tawaqu		       La muchacha perdiz

Jilguero wilak ch’uli
p’isaqallaw machantxatayna
masüru walüruxa
allpachu wanakulla
thantha surillas walipachall thuqt’atayna
larillas apill pinlillpant 
kumpañt’xatayna (Bis). 

Jilguero, jilguero
La perdiz se había emborrachado
Ayer, antes de ayer
Alpaca, guanaco
El ñandú había bailando muy bien
Hasta el zorro había acompañado con 
su pinkillu (Bis)

El contenido de esta canción (4) tiene elementos o aspectos comunes 
con las anteriores ya que, como animales, pueden realizar acciones y 
actividades al igual que los humanos. Es interesante observar que, en su 
contenido, la perdiz se embriaga, la presencia de la alpaca y el guanaco 
en la fiesta, el ñandú que baila, el zorro que toca pinkillu, etc. Esta es la 
forma de concebir una realidad imaginaria en un mundo representado 
que construyen los compositores e intérpretes de este tipo de canciones. 

(5) Paka mallku				    Mallku águila

Aguil mallkullasay thuqt’asiskiway
chhurqha larillan pinkill tukt’irini
añathuyaxaya tamwurirulla
kiwu mamax kirkirilla 
p’isaq mamallax alphirisa (Bis)

El mallku águila está bailando
Acompañado del zorro del mallku chhurqha
El zorrino es tamborero, la codorniz es la 
bailarina
Y la doña perdiz es la alferado (bis)

En el contenido de la canción (5), al igual que en la anterior, los ani-
males son humanizados así, el águila está bailando acompañado por el 
zorro que es considerado como el ganado de la montaña Chhurqha.  El 
zorrillo está tocando el tambor y la codorniz es la bailarina. Como en 
todo acontecimiento social, los participantes tienen sus roles y, en este 
caso, doña perdiz es la pasante de la fiesta. De esta manera, se observa 
la representación de los animales, dotados de atributos humanos por 
sus intérpretes y los participantes de la fiesta son descritos en frases 
como Aguil mallkullaxay thuqt’asiskiwa. 



118 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

                    (6) Puku puku			   Codorniz

Puku pukuw k’awnachatayna
Liqi liq tapachaparu. (pä kuti)
Uñjakiristha katukiristha
Wallpa pila pilariristha. (pä kuti)

La codorniz había puesto un huevo
En el nido del tero tero (Bis)
Quisiera verla, quisiera atraparla
Le pelaría toda su pluma como a la gal-
lina (Bis)

En esta canción (6), el intérprete descubre que puku puku (codorniz) es 
una intrusa al apropiarse del nido de liqi liqi (tero tero), otra ave andina. 
En su contenido refleja el rechazo, la molestia y una advertencia de 
muerte por haberse apropiado del nido ajeno. Esta situación de apropia-
ción intrusiva es percibida por el intérprete, quien expresa Uñjakiristha 
katjakiristha, wallpa pila pilariristha (quisiera verla, quisiera atraparla, la 
pelaría como a la gallina). La intromisión o la apropiación indebida, 
entonces, es otro de los aspectos que es observado, negativamente, en 
la cultura aymara.

               (7) Pilpintu				   Mariposa

Quta patana, lamarana
Pilpintuw jalaski. (pä kuti)
Chhiqhanakapas q’illu qurir
Uñtataw k’ajaski. (pä kuti)
Suma pilpintuw jalaski,
Quri pilpintuw k’ajaski. (pä kuti)

Sobre el lago y el mar
La mariposa está revoloteando (Bis)
Con sus alas amarrillas de color oro, está 
revoloteando (Bis)
La linda mariposa está volando
Está volando la mariposa de oro (Bis)

El contenido de la canción (7) se puede considerar como de alegría y de 
convivencia con la naturaleza. La canción se refiere a pilpintu (mariposa) 
que es un insecto lepidóptero que tiene el cuerpo alargado, con cuatro 
alas grandes y de colores muy vistosos. Este insecto es muy apreciado 
por adornar el panorama con su revoloteo sobre las flores del campo y 
de los cultivos. De ahí las expresiones de cariño como Suma pilpintuwa 
jalaski, quri pilpintuwa k’ajaski (Una linda mariposa está volando, una 
mariposa de oro está brillando). Asimismo, las mariposas adornan el 
campo verde, los cultivos, las flores que crecen y maduran en ciertas 
épocas del año. 



119Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

2.3.1. Humanización y racionalización de animales e insectos

Las canciones descritas están relacionadas con los animales e insectos 
cuyos contenidos reflejan el carácter mítico, religioso y simbólico en 
que lo abstracto es objetivado o corporizado y los animales son per-
sonificados. Una de las canciones se refiere al lamento por la pérdida 
de la mula por tomar cerveza o alcohol. Cuando sus padres les pre-
guntan ¿dónde está la mula? muy desesperado comienza la búsqueda 
preguntando al zorrillo y al tero tero y, ellos responden Janq’u amaya 
pampankiwa, Tikina pampankiwa (Está en las pampas de Tiquina, está 
en las pampas Janq’u Amaya). De esta manera se establece que los ani-
males hablan, puede interactuar con el hombre. Desde ese punto de 
vista, los animales, ciertas cosas y objetos adquieren rasgos de sujetos 
racionales. También existen canciones que se refieren a la vicuña en la 
que sus intérpretes, imaginariamente, pueden entablar conversaciones 
con este animal noble, lo que es reflejado mediante expresiones como 
Jutam jalaskañani, muxsa aruja ist’ita (ven, corretearemos, escucha mis 
palabras dulces) y otras. En otras canciones, describen los actos del la-
garto mediante expresiones como Uruns lupins ch’iwins q’alapach winkuski 
(en el día, en el sol y en la sombra está echado pelado) que refleja una 
sanción cultural o censura a la holgazanería, mediante el enunciado 
wichhu sap’its t’ula sap’its chusis phalaskañana (de las raíces de paja o de 
t’ula debería estar tejiendo frazadas, en lugar de estar echado). Esto, a 
su vez, refleja la vida laboriosa que lleva el hombre andino, donde la 
pereza es criticada, censurada, castigada social y culturalmente. 



120 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Figura 22
Lagarto amarillo con manchas 

Fuente: Apaza, Ignacio (2016) El lagarto en aymara es comparado 
con la persona perezosas [Fotografía] Archivo personal del autor

En otras canciones, las frases p’isaqallaw machanxatayna (la perdiz se 
había embriagado) o Aguil mallkullasay thuqt’asiski (el mallku águila está 
bailando), describen las escenas de un mundo creado y representado 
en la que los animales pueden bailar, tocar instrumentos, etc. Estos 
criterios son expresados por frases como Añathuyax tamwurirulla, kiwu 
mamax kirkirilla (el zorrino es el tamborero y la codorniz es la baila-
rina), respectivamente. En otras canciones se refieren a ciertas aves 
intrusas que se apropian del nido ajeno y esta usurpación indebida es 
cuestionada y sancionada por medio de expresiones como Uñjakiristha 
katukiristha, wallpa pila pilariristha (quisiera verla, quisiera atraparla, la 
pelaría). Finalmente, se ha registrado una canción referida a la mariposa 
en la que se expresa adoración y respeto por la belleza de este insecto. 
La mariposa, por sus alas de color amarillo es comparada con el oro y 
le dicen Quri chhiqat chiqhani (con alas de oro) ya que son valoradas con 
cariño por ser el adorno de la naturaleza. 

Las expresiones míticas y religiosas de las canciones poseen un sentido 
connotativo y solo se pueden entender a partir del contexto social en 



121Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

que son interpretadas. Los aspectos míticos y religiosos están presentes, 
casi en todas las canciones ya que a los animales como aves, mamíferos y 
algunos insectos se les otorga atributos racionales y se pueden entablar 
conversaciones con ellos. También están las expresiones de enseñanza, 
reflexiones, los cuidados, el cariño y respeto que se debe tener hacia los 
animales, insectos y a la naturaleza.  

2.4.	Expresión de fortaleza de la identidad cultural mediante las 
canciones

La identidad es el conjunto de rasgos propios de una persona o de una 
comunidad. Estos rasgos caracterizan y diferencian al sujeto o a la co-
lectividad frente a las demás personas y también están relacionados con 
la conciencia que una persona tiene respecto a sí mismo y que siente en 
algo distinto a los demás. Bajo este concepto, las comunidades aymaras 
tienen una identidad colectiva y las canciones registradas en este grupo, 
expresan la fortaleza de su identidad cultural. En otros casos manifiestan 
su lamento por los tiempos difíciles que les tocó vivir a lo largo de la 
historia, así como la alegría por los buenos momentos. En sus contenidos 
se establecen algunas comparaciones, por ejemplo, con el cóndor que 
es un ave muy representativa de los pueblos andinos por su fortaleza 
y su valor mítico - simbólico. Aparte de la identidad sociocultural, se 
expresa la fuerza, la capacidad de soportar las temperaturas más bajas, 
el desierto de la puna andina, las heladas más crudas y otros fenómenos 
naturales. Mediante el contenido de este conjunto de manifestaciones 
culturales que alcanzan a seis (6) canciones, muestran dichas cualidades 
y la identidad arraigada a la naturaleza, el clima y el medio ambiente.



122 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(1) Mallku kunturi11			   Cóndor mallku

Khitiw kawkiw sarakitasma,
Khitiw kawkiw sarakitasma,
Kunturi mallkitun yuqitapätwa,
Kunturi mallkitun phuchhitapäthwa 
(pä kuti)

Aunque me digas quién soy, de dónde soy
Aunque me digas quién soy, de dónde vengo
Soy el hijo del cóndor mallku 
Soy la hija del cóndor mallku (bis)

En los contenidos de la canción (1) se reflejan los aspectos valóricos de 
la identidad del hombre y la mujer andina. En su contenido se expresa 
la fortaleza del varón y de la mujer al identificarse como hijo o hija del 
cóndor en la expresión Kuntur mallkitun yuqitapätwa, phuchhitapätwa 
(Soy hijo/a del mallku ‘el cóndor’). El mallku está representado por el 
cóndor como un ave símbolo de Los Andes, respetado y apreciado por 
los aymaras. Cuando cantan a esta ave la relacionan con el mallku, con 
el espacio superior que se comunica con los seres de las alturas. Por 
lo tanto, el cóndor es conceptualizado como un personaje superior y 
simbólico de las alturas. 

        	 (2) Wartulina Sisa warmi	    Bartolina Sisa

Wartulina Sisa Warmi,
Uraqisat ch’amanitawa.
Jumatapuniw amtastha,
Quli wartulina. (pä kuti)

Jumampikiw Wartulina,
Walipuniw samkasisktha.
Wilamax nayan wilajawa,
Quli wartulina. (pä kuti)

Mujer Bartolina Sisa
Tú tienes la fuerza telúrica
Por eso, siempre me acuerdo de ti
Querida Bartolina (Bis)

Sólo contigo Bartolina
Siempre, siempre me sueño
Tu sangre es mi sangre 
Apreciada Bartolina (Bis)

La canción (2) se refiere a la mujer histórica y símbolo de mujer pa-
triota, Bartolina Sisa quien es comparada con la fuerza telúrica de la 
naturaleza en la expresión Uraqisat ch’amanïtawa (Tienes la fuerza de 

11	 Las siguientes 7 canciones de esta sección corresponden a autores anónimos recupera-
dos durante el trabajo de campo de las diferentes comunidades.



123Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

nuestra tierra). De esta manera pervive la historia en la memoria de 
los pueblos andinos y este tipo de canciones se interpretan con mucho 
fervor. Mediante este tipo de discurso también se expresa el sueño per-
manente con este personaje ya que su sangre sería como la sangre de 
nuestro pueblo. Asimismo, se reflexiona sobre la identidad y fortaleza 
de los pueblos andinos a través de ciertas expresiones metafóricas. 
 

(3) Markas armasiña		  Olvidar nuestro pueblo

Janiw walïkiti markat armasiña kullakita, 
achachilanakata, amtasiña
Awkilinakata, amtasiña 
Armañäkatayna (pä kuti)

Utasa, markasa, armañäkatayna.
Karina, surtija, munañakatayna.
Awkisa, taykasa, armañäkatayna.

Chachasa, warmisa munañakatayna.
Yuqasa, puchhasa armañäkatayna.
Tullqasa, yuxch’asa, munañakatayna.

No es bueno olvidar nuestro pueblo, linda 
cholita (bis)
Aunque no lo creas, hay gente que se olvida 
de su abuelo y se olvida de sus padres.
¿Cómo podríamos olvidarnos de nuestra casa y 
de nuestro pueblo?
Algunos prefieren cadena y sortija 
echando al olvido a los padres y a las madres 
Por buscar esposo o esposa 
nos olvidamos de nuestros hijos e hijas
o preferimos al yerno y la nuera.

El contenido de la canción (3) recuerda que no es bueno olvidar el 
pueblo natal y llama a reflexionar sobre esta situación de olvidarse de 
los padres, madres e hijos. Asimismo, se utilizan expresiones sabias 
como: ‘…se quiere anillo y cadena a costo del olvido de los padres’ o 
como en Awkisa taykasa armañakatayna (Había sido posible olvidar a la 
madre y al padre). La vida tiene idas y vueltas por esta razón, uno quiere 
casarse, tener hijos, yerno o nuera ‘a costo del olvido de los padres’. 
La canción refleja una situación real de la familia y el deseo de tener 
lo necesario en la vida.



124 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(4) Axawiri imilla				    Caquiavireña

Axawiri imillatwa, j i l ïri  mallkun 
phuchapathwa, taqit larusiri, qarwa-
jasa tama tama, ch’uñujasa pirwa pirwa, 
q’apha imilläthwa.

Jumatati ukasti, ch’uqi panqararu uñtata,
thayansa, lupinsa, suma qhallallt’iri imilla.

Larusim larusim, laram panqarita, laru-
sim, ukatraki jachkasma, qhantati juyphina 
munart’ata.

Kuna juyphi kawki juyphi, Axawiri ch’uqi 
panqaratwa, khunu patan larusiri, thaya 
pampan muyt’asiri, Axawiri imilläthwa.

Thuqt’am thuqt’am imillita, Muyt’am 
muyt’am kullakita, quri tilinkit umayama, 
qullqi tilinkit umayama.

Soy mujercita de Caquiaviri, soy hija del 
mallku mayor, la que se ríe de todos.
Mis llamas son varios grupos, mi chuño por 
almacenes, soy una mujer ágil y rica.

¿Acaso eres tú, parecida a la flor de papa?
En el frío y en el sol, floreciendo estás 
mujercita.

Ríete, ríete flor azul, ríete, cuidado con 
llorar, flor acariciada por la helada del 
amanecer.

¿Qué helada, qué invierno? soy flor de papa 
de Caquiaviri. La que se ríe encima de la 
nieve, la que baila en las pampas frías. Soy 
mujercita de Caquiaviri.

Baila baila, linda mujercita, da vueltas y 
vueltas jovencita, te haré servir en vaso de 
oro, te haré tomar en vaso de plata.

La canción (4) se refiere a la mujer bella y ágil de la población de Ca-
quiaviri (provincia Pacajes) en ella la intérprete expresa con orgullo 
ser la hija del mallku mayor, la que se ríe de todos. Con mucha segu-
ridad afirma que tiene llamas por tropas, chuño por almacenes y se 
atribuye ser una mujer ágil y poderosa. El intérprete varón pregunta 
con insinuación: ‘¿es ella, parecida a la flor de papa que soporta el sol 
y el frío como linda mujercita?’. El varón advierte que la risa se puede 
convertir en llanto, flor de helada. La joven responde ser fuerte como 
la flor de papa que se ríe sobre el nevado, la que baila en las pampas 
frías como mujercita linda de Caquiaviri. Al final, el varón le dice que 
baile mientras él le servirá en vaso de oro y le hará tomar en vaso de 
plata a la linda caquiavireña.
 



125Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

 (5)  Jach’a Uru 			        Gran día

Uka jach’a uru jutaskiway
Amuyasipxañäni jutaskiway (pä kuti)
Taqpacha llakinakatsti, amuyasipxañäni,
tukusiriw. (pä kuti)

Uka jach’a uru, jutaskiway. (pä kuti)
Tatanak mamanaka, amuyasipxañäni,
jutaskiway. (pä kuti)

Ese gran día está llegando
Nos daremos cuenta, está llegando (Bis)
Todas las penas, nos daremos cuenta, se 
van a terminar (Bis)

Ese gran día está llegando
Señores y señoras, nos daremos cuenta. 
Está llegando (Bis)

En la canción (5) se expresa un anuncio de que el gran día está ya cerca, 
abrigando la esperanza de que todas las penas se terminarán. El pueblo 
aymara, siempre mantiene la esperanza de superar las desigualdades y 
las dificultades sociales, culturales y políticas. Por esta razón, interpretan 
este tipo de canciones en situaciones familiares o en algunos aconte-
cimientos de las comunidades, con frases metafóricas como Taqpacha 
llakinakax tukusiniwa (Se acabarán todas las penas). Al mismo tiempo, 
expresa el apego a su identidad para enfrentar situaciones difíciles en 
la economía, la educación, la salud, la política y otras. 

(6) Q’apha imilla 			   La joven ágil

Qapt’tiri sawt’iri q’apha imilla,
Thaya pampan uñatatiri.
Lupin lupjatas, thayan thayjatas
Qapt’iri sawt`iri q`apha imillita.

Iyaw kullaka jumätati ukasti
Taqit larusiri, qaputamasay
Sawutamasay taqin munatawa.

Qaputaxay sinka sinka, sawutaxay suk`a 
suk`a, wali q`apha imillita.

Mujer jovencita que tejes e hilas
Nacida en la pampa fría
Con sol y con frío. 
Hiladora y tejedora, mujercita ágil

Bueno, es usted jovencita
La que se ríe de todos, tus hilados por rollos 
y tus tejidos muy apreciados por todos.

Tus hilados por rollos, tus tejidos por surcos, 
jovencita linda y muy ágil.

La canción (6) trata de dos enamorados, en ella el joven le canta halagos 
y piropos a la muchacha, tales como ‘mujer que teje, mujer que hila, 
nacida en pampas frías, que soporta el sol, mujer bella y ágil’. Por medio 



126 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

de esta canción se expresa la fortaleza de una mujer trabajadora y bella, 
que se ríe de todos, en frases como Qapt’ir sawt’ir q’apha imillatawa (Soy 
mujer ágil que hila y teje). Igualmente, se muestra la valoración hacia sus 
hilados por rollos y sus tejidos, tan apreciados como ella misma. De esta 
forma, se resalta la belleza, la fortaleza y la agilidad de la mujer aymara. 

2.4.1. La identidad y fortaleza en los imaginarios de los intérpretes 
de canciones

En este grupo de canciones, sus intérpretes se identifican como hijos del 
cóndor mediante expresiones como Mallku kunturin yuqitapatwa, phu-
chhitapatwa (soy hijo/hija del cóndor). Por lo tanto, existe un sentimiento 
de identidad aymara, al mismo tiempo, simbolizado por la fortaleza del 
cóndor y el medio ecológico de las regiones andinas. En otra canción 
está presente la fortaleza de la mujer histórica de los pueblos andinos 
como es ‘Bartolina Sisa’. Las expresiones más sobresalientes se refie-
ren a la audacia y se relacionan con la fuerza telúrica de la naturaleza 
expresada por frases como Uraqisat ch’amanitawa (tienes la fuerza de la 
naturaleza) o wilamax nayan wilajawa (tu sangre es mi sangre) y otras 
expresiones relacionadas con la virtud, la fortaleza, el sentimiento y 
la identidad de sus intérpretes. Encontramos también expresiones de 
respeto hacia las mujeres y hombres por su heroísmo que simbolizan la 
identidad del hombre andino, por lo que, en estas canciones, los senti-
mientos y la identidad del aymara están siempre presentes. En algunos 
de sus contenidos se emplaza a no olvidar la identidad cultural con 
expresiones como Janiw walikiti markas armasiñax kullakita (hermano, 
hermana, no es bueno olvidar nuestro pueblo). Asimismo, se refieren 
a los aspectos de la naturaleza y la vida cotidiana en la que uno, sueña 
con formar una familia que es la lógica natural de la vida. Estos deseos 
están expresados por frases como Chachasa, Warmisa munañakatayna, 
yuqasa, phuchhasa munañakayana (En la vida queremos esposa/esposo, 
hijos, yerno/nuera). Otra canción se refiere a la mujer de la localidad 
aymara de Caquiaviri, de la provincia Pacajes en la que se ve reflejada 
un apego fuerte a su medio natural y un aprecio a las características 



127Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

físicas de dicha localidad. El intérprete expresa su identidad y fortaleza 
mediante frases como Axawir imillatwa, jilir mallkitun phuchhitapatwa, 
qarwajas tama tama, ch’uñujas pirwa pirwa (Soy la joven de Caquiaviri, 
hija del mallku mayor, tengo llamas por tropas y chuño por almacenes) 
y otros. El pretendiente, por su parte, expresa su admiración, respeto 
y cariño hacia la chiquilla linda, a su riqueza, su medio ecológico, etc.

Figura 23
Grupo de mujeres madres pastoras

Fuente: Apaza, Ignacio (2015) Mujeres en la fiesta de la siembra de Colquencha, 
provincia Aroma de La Paz [Fotografía] Archivo personal del autor

En los contenidos de este grupo de canciones se expresa la esperanza 
de vida, presente en sus imaginarios. Asimismo, se percibe que está 
llegando el gran día y con ello se acabarán los sufrimientos y las penas. 
Este tipo de reflexiones y esperanzas están expresadas por frases como 
Uka jach’a urux jutaskiwa, taqpacha llakinakax tukusxaniwa (Ya llega el 
gran día en que se acabarán todas las penas). Por último, en la canción 
Q’apha imilia (mujer ágil), igualmente, se valora a la mujer desde muy 
joven por ser trabajadora y por su agilidad. También existe el aprecio a la 
naturaleza reflejado por expresiones como Lupins lupjata, thayans thayjata, 
qapt’ir sawt’ir q’apha imillatwa (en el calor, en el frío, soy mujer muy ágil 
que hila y teje). Estas expresiones reflejan, además de su fortaleza, la 



128 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

valoración, el aprecio, la admiración y el cariño de sus pretendientes.

También están presentes los aspectos míticos y religiosos ya que entre 
los animales el cóndor, por ejemplo, es considerado como el mallku de 
las comunidades aymaras; así mismo existen canciones que recuerdan 
algunos hechos históricos y simbólicos relacionando con la fuerza de la 
naturaleza. Otra de las características de los contenidos de este grupo 
de canciones son las expresiones de sentimiento de la identidad cultu-
ral, el aprecio al medio ecológico encarnado por montañas, nevados, 
animales y las expresiones de amor y cariño hacia la mujer aymara por 
su tenacidad. En estas canciones, la mujer aymara se caracteriza por 
su fortaleza, agilidad y su dedicación al trabajo, lo que el pretendiente 
reconoce con amor y cariño, valorando su trabajo en el pastoreo, los 
tejidos, los hilados y otras actividades. 

2.5.	Autoridades originarias y su relación con las canciones aymaras

El sistema de organización administrativa de las comunidades aymaras 
se rige sobre la base de las autoridades originarias entre las que sobre-
salen el jach’a mallku (mallku mayor), mallkunaka, tayka mallkunaka, 
mama t’allanaka, jilaqatanaka y otros. Sin embargo, puede haber algunas 
diferencias entre las comunidades aymaras de Potosí y las de Oruro o 
de La Paz. Las autoridades originarias de las comunidades son consi-
deradas como personajes muy importantes y apreciados ya que de ellos 
depende la producción de los cultivos, la reproducción del ganado, el 
bienestar de la comunidad y otras situaciones de la vida cotidiana. Las 
autoridades originarias son las que encabezan los ritos de petición a los 
seres protectores del más allá. Por esta situación, existen canciones que 
son interpretadas en eventos importantes como el inicio de los cultivos, 
la reproducción del ganado, el techado de las casas y otros aconteci-
mientos. En nuestra actividad de pesquisa de canciones aymaras, se han 
identificado 2 canciones que se refieren a las autoridades originarias 
con contenidos de admiración y de respeto a dichos personajes. 



129Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

(1) Jilanqunaka12		  Autoridades originarias

Chuki qutay chuki quta
waylla markar indiallani (Bis)
kalli wintur saya saya
sayt’u pachall muyt’asiski (Bis).
Thuqt’asiñäni kirkt’asiñäni
clarinaka tukt’asisalla (Bis)
Jini pichur ñach’añäni
Chuki qutar arkt’añäni
Ay putus wankusti lliphis tardisita.

Lago Chuki, lago chuki
con asiento en el pueblo de Waylla
por las calles de hileras
está dando vueltas a la reversa (Bis)
Bailaremos y cantaremos
Tocando nuestros clarines (Bis)
Amarremos a nuestros ancestros
Seguiremos el lago de Chuki
Ay banco de Potosí, tarde de Lipis (Bis)

Este tipo canciones (1) se interpreta en determinadas ocasiones, tales 
como en el cambio de autoridades originarias que se produce en las 
comunidades aymaras al final de cada año, entre el 31 de diciembre y 
el 3 de enero. También se interpreta en actos rituales como en el pe-
dido de lluvia para los cultivos y pastos para el ganado. Existen otras 
ocasiones en las que se interpretan, tales como en rituales para evitar 
la granizada, las heladas y otros fenómenos naturales que afectan la 
vida de las comunidades. En ocasiones de celebración de ritos también 
se interpretan este tipo de canciones relacionadas con las autoridades 
originarias y su conexión con los seres protectores. Asimismo, estas 
manifestaciones se refieren a algunas poblaciones importantes y sagra-
das que son más representativas por estar ubicadas en las faldas de las 
montañas o en sus alrededores, más cercanas a las mismas.

 

12	 Las 2 canciones aymaras de esta sección corresponden a autores anónimos registradas 
durante el trabajo de campo de las diferentes comunidades.



130 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(2) Awkili				    Anciano

Quri q’ipt’atat jiwätax, qullqi q’ipt’atach 
jiwata,
Awkili takañu, taykali q’awachi.

Jakkasawa thuqht’aña, jakkasawa 
manq’aña, Awkili, takañu, Taykali, 
q’awachi.

Jakasawa past’aña, Jakasawa umt’aña,
Awkili, takañu, Taykali, q’awachi.

¿Vas a morir cargado de oro o vas a morir 
cargado de plata?, tacaño.

En vida se debe bailar, en vida se debe comer, 
anciano tacaño, anciana mezquina.

En vida se debe pasar fiesta, en vida se debe to-
mar y beber, anciano tacaño, anciana mezquina.

El contenido de la canción (2) invita a la reflexión sobre no acumular 
riquezas y disfrutar de lo que se tiene mientras se vive. Muchas perso-
nas mayores en la cultura aymara son previsoras del futuro y ahorran 
dinero, bienes o alimentos para utilizar en casos necesarios. Estas pre-
visiones de los padres, muchas veces, no son aprovechadas por ellos 
mismos, sino que recaen en terceras personas. De ahí que existan este 
tipo de reflexiones y se sugiera disfrutar de la vida mientras sea posi-
ble, lo que se expresa con frases como Jakkasaw manq’t’aña, jakkasaw 
umt’aña (mientras uno vive, debe comer y beber).  

2.5.1. Autoridades originarias como las intercesoras ante las 
divinidades

Estas canciones están referidas a las autoridades originarias, que pue-
den presentar algunas diferencias en sus contenidos, pero siempre 
en el contexto ritual y religioso. Los intérpretes de este tipo de can-
ciones expresan felicidad, bienestar, esperanza, satisfacción y alegría 
por la función social y cultural que desempeñan dichas autoridades 
tradicionales. En algunas canciones se reflejan expresiones sobre la no 
acumulación de riquezas materiales, característica del mundo andino. 
En sus contenidos se expresa que uno no debe ser avaro ni ambicioso; 
al contrario, se sugiere disfrutar la vida con frases como Quri q’ipt’ata 



131Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

qulqi q’ipt’atach jiwata, jakkasaw manq’t’añ umt’añaxa (¿acaso vas a morir 
cargado de plata y oro?, en la vida hay que comer y beber), entre otras.  

Figura 24 
Autoridades originarias aymaras de 

San Pedro de Curahuara

Fuente: Apaza, Ignacio (2014). Autoridades originarias, provincia Gualberto Villarroel, 
después de participar de un seminario [Fotografía] Archivo personal del autor

La función social de las autoridades originarias es muy importante no 
solo porque representan a la comunidad ante las autoridades políticas, 
sino por las acciones rituales que realizan en las cumbres de montañas, 
cerros y colinas para pedir lluvia o evitar desastres naturales, posibilitan-
do la convivencia armónica entre las comunidades y sus miembros. Sus 
habitantes aseguran que los tiempos difíciles como sequías, enfermeda-
des y otros males vienen por falta de atención a los seres protectores. 
Si las autoridades originarias realizan un acto ritual para pedir lluvia, 
por ejemplo, al día siguiente cae la lluvia y dichas autoridades son aún 
más apreciadas, respetadas, y gozan de credibilidad y confianza en sus 
actos dentro de sus comunidades.  



132 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

2.6.	Pastores y pastoras. Los compositores e intérpretes de las 
canciones

Dos aspectos importantes de la vida cotidiana de los aymaras son la 
agricultura y la ganadería; por esta razón existen canciones dedicadas a 
los cultivos, los animales, y a los pastores y pastoras de llamas, alpacas y 
ovejas. En la cultura aymara, la llama posee características particulares 
frente a otros animales, ya que se utiliza como animal de carga y para el 
consumo interno. Además, es muy importante por su uso como ofrenda 
a los seres protectores en ceremonias y ritos principales. Asimismo, 
en las comunidades andinas se distinguen varios niveles de pastoreo 
de llamas. Según J. Flores (1977: 134-135), estos niveles se denomi-
nan pampa, lomas y cerros, caracterizados por la presencia de relieves y 
elevaciones sobre el nivel del mar. Estas dimensiones altitudinales se 
relacionan con la ubicación de los espacios de pastoreo, que pueden 
asociarse con periodos temporales como awti pacha (época seca) y jallu 
pacha (época de lluvia). Por lo tanto, los pastores de llamas, alpacas y 
ovejas también crean canciones por el aprecio que tienen hacia los ani-
males que crían y cuidan. Estas canciones, a su vez, pueden clasificarse 
según las poblaciones y sus intérpretes, sean varones o mujeres. 



133Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

(1) Awariti13			   Pastorcito

Awatiri yuqallitu 
jutham anatt’asiskañani   
qarwamakiti chhaqhani  
pampana qullunakaru	     
nayaw thaqhañ yanapäma          
 ay ya ya yay   
nayaw thaqhañ yanapäma

Qamaqikiw irpaqitaspa         
 Munat qarwaqllitunaka (Bis)
uma jalsut jalañäni	
ch’iji patar muyuñäni
phanqharanak pallañäni
ay ya ya yay	
phanqharanak pallañäni (Bis).	
Ch’iji pampan muyuñäni
Uma jalsur jalañäni
Panqaranak pallañäni
Anatañjam chayawañäni (Bis)

Joven pastorcito
Ven, ven, jugaremos
si se pierde tu llamita
en las pampas o en los cerros
yo te ayudaré a buscar
ay ya ya yay 
yo te ayudaré a buscar

Solamente el zorro me puede robar
mi apreciada llamita (Bis).
correremos por las riberas de los ríos
pastaremos por los pastizales
recogeremos flores
ay ya ya yay
recogeremos y escogeremos flores (Bis).
Pastaremos por los pastizales
Corretearemos por los bofedales
Seleccionaremos y recogeremos flores, 
pasearemos jugando. (Bis)

El contenido de esta canción (1) expresa un ambiente de alegría y ena-
moramiento entre los pastores, así como los cuidados necesarios en el 
pastoreo del ganado. Asimismo, refleja la solidaridad entre pastores y 
las precauciones para evitar que el zorro robe las crías de llamas. En 
otras estrofas se describe el paisaje pastoril: campos floridos en ciertas 
épocas del año, manantiales, ríos, y el aprecio hacia los animales y sus 
crías. Las canciones sobre llamas y alpacas pueden variar según carac-
terísticas como su sexo, el pelaje o la edad. Consideramos que también 
deben generarse canciones sobre ovejas, cabras, vacas y otros animales, 
aunque no sean originarios de la cultura aymara; los habitantes del 
altiplano han incorporado su crianza en sus actividades cotidianas.

  

13	 La canción aymara presentada en esta sección corresponde a autor anónimos registrada 
durante el trabajo de campo.



134 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

2.6.1.Percepción imaginaria del ambiente natural de los intérpre-
tes de las canciones aymaras

El contenido de este grupo de canciones refleja la percepción imaginaria 
de un ambiente de alegría, de enamoramiento entre los pastores y los 
cuidados que se deben tener en esta actividad. Asimismo, muestra la 
solidaridad entre los pastores de llamas y las precauciones que se deben 
tener para que el zorro no les robe las crías de llamas, con expresiones 
como Qarwa qallumati chhaqhani nayaw thaqhañ yanapäma (si se pierde 
tu llamita, yo te ayudaré a buscar). También describe el paisaje pasto-
ril como el campo florido en ciertas épocas del año, los manantiales, 
las riberas del río, el aprecio hacia los animales y sus crías, mediante 
expresiones como Jutham jutham phanqharanak pallañani (Ven, ven re-
cogeremos flores) y otras. 

Figura 25  
Oveja de cara negra

Fuente: Apaza, Ignacio (2015). Feria anual de Guaqui, provincia Ingavi 
del departamento de La Paz [Fotografía] Archivo personal del autor



135Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

Este conjunto de canciones se interpreta durante el pastoreo y en actos 
rituales para pedir lluvia, asegurar la producción agrícola, favorecer la 
reproducción del ganado, evitar desastres naturales y otros males que 
afectan a a las comunidades. Estas canciones tienen tiempo, lugar y 
función específicos en el contexto de la relación intrínseca entre na-
turaleza, humanos y animales. Así, por ejemplo, en los actos de uywa 
markha (floreo de animales) o uywa waki (cruce de llamas) siempre están 
presentes este tipo de canciones.

2.7.	Concepción mítica de lagos y ríos en las canciones

Por el carácter de la convivencia con la naturaleza, para los pueblos 
andinos, el mar, el lago, el agua y el río tienen una importancia funda-
mental y un valor simbólico por ser elementos principales de sus vidas. 
En este sentido existen manifestaciones de valoración y de satisfacción 
ante la existencia de este elemento líquido que nos proporciona la di-
vina providencia. Así, la crianza de alpacas se realiza en los bofedales 
para que tengan más peso y mejor lana que las que viven en lugares 
secos. Por lo tanto, los pastos verdes, lugares donde hay agua son muy 
preciados para los cultivos y la crianza del ganado de los habitantes de 
las comunidades rurales. Bajo estas características se rinde culto a las 
cascadas, a los nevados, ríos y otros. Asimismo, se interpretan canciones 
relativas a los ríos, lagos y otros como una expresión de agradecimiento 
y de valoración de dicho elemento principal.



136 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

(1) Chuqi quta14			   Lago de Chuqui

Chuqi qutay chuki quta
Waylla markaru indiallani (Bis)
Calli wintur sayasaya sayt’u pachall 
muyt’asiski (Bis)
Thut’asiñani kirkt’asiñani, clarinall 
tukt’asisalla (Bis)
Jini pichur ñach’añani, Chuki qutar 
arktañani
Ay putus bankusti Lipis tardecita

Mar de plata, mar de plata
Con su recinto en el pueblo de Waylla (Bis)
Por las calles abiertas,
Dando vueltas sesgadas (Bis)
Bailemos, cantemos
Tocando clarines (Bis)
Amarrado al pecho, apilemos en el mar 
de plata
¡Ay banco de Potosí!, crepúsculo de tarde.

Esta canción (1) expresa admiración y respeto al atribuir al lago cualida-
des de plata u oro, relacionándolo con un ambiente festivo que invita a 
bailar por las calles de Waylluma. También alude a las riquezas naturales 
como el Cerro Rico, simbolizado como “banco de Potosí”. Los aymaras 
manifiestan satisfacción por contar con lagos, ríos y agua, elemento 
esencial para el crecimiento de los cultivos, pastos para los animales y 
la vida misma. Los lugares donde hay agua o donde se proveen de este 
líquido elemento reciben diversos nombres como jawira (río), phuch’u 
o juqhu (bofedal), phaxchiri (cascada), jiskhaña (pozo) y otros.

2.7.1. Conceptualización simbólica de lagos y ríos en canciones

Una canción se refiere a Chuqi quta, donde, los ríos y lagos tienen una 
representación simbólica por su concepción mítica, al relacionarse con 
los seres protectores y considerarse lugares sagrados. En la cultura an-
dina, particularmente en la aymara, las actividades musicales, cantos y 
fiestas se relacionan con los diferentes eventos que expresan una serie 
de pensamientos, sentimientos, alegrías y temores vinculados a los 
ciclos productivos, reproductivos y climáticos como jallu pacha (época 
lluviosa) y awti pacha (época seca). Los aspectos orales de estas canciones 
constituyen la herencia cultural de los pueblos, ya que se han constitui-

14	 Intérprete, alcalde de la localidad de Huaylluma de la provincia Ladislao Cabrera 
del departamento de Oruro, 1986.



137Canciones aymaras como elemento integrador del pasado histórico

do en portadores de la inmensa mitología ancestral transmitida por la 
memoria colectiva durante siglos. Ahí radica la importancia de prácticas 
ancestrales transferidas oralmente, generalmente de abuelos a nietos, 
con carácter simbólico o de padre a hijo, por medio de la oralidad con 
sus características, fundamentalmente, simbólicas.

Figura 26 
Época de jallupacha

Fuente: Apaza, Ignacio (2016). Vista parcial de la ciudad de La Paz y 
la montaña Wayna Potosí [Fotografía] Archivo personal del autor

Los aspectos rituales y míticos implican una relación con el conjunto 
de actos ejecutados según una serie de normas socioculturales de pres-
critas, usualmente, con significado simbólico. Las canciones aymaras 
tienen este carácter ritual al relacionarse con los seres de la naturaleza 
que son considerados como sagrados. De acuerdo con las característi-
cas de las canciones aymaras, su contenido solo es comprensible en el 
contexto ritual y simbólico. Existen diversos tipos de canciones rituales 
vinculadas a diferentes actividades agrícolas, la fertilidad de la tierra, 
la producción, el comportamiento del clima, además etc. Asimismo, 
existen canciones religiosas dedicadas a las deidades protectoras, a los 



138 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

seres sobrenaturales considerados como los protectores y benefactores 
de las comunidades andinas. Estas características reflejan el arraigo al 
mundo ideológico y sagrado aymara.

De este modo, hemos ofrecido una descripción breve de características 
de canciones clasificadas según tipos. Estas expresiones aymaras aluden 
a elementos naturales, animales y personas, manifestando amor, alegría, 
nostalgia e idolatrías según el modelo cultural andino. Esta riqueza 
invaluable, mediante sus contenidos, transporta al pasado histórico, 
permite vivir el presente y proyecta el futuro. Ahí radica la importancia 
y necesidad urgente de recuperar, salvaguardar, conocer y desarrollar 
este patrimonio cultural intangible.   



V
La religiosidad, imaginarios y tiempo 

de la música y canciones

1.	 Antecedentes

Las creencias religiosas de los aymaras fueron descritas en las crónicas 
españolas de los primeros años de la conquista, que siglos más tarde 
fueron complementadas por la investigación antropológica. Sin em-
bargo, al hablar sobre los mitos aymaras, especialmente el relacionado 
con Tunupa, F. Montes (1986: 51) identifica tres versiones coloniales 
del mito de  Tunupa  descritas  por Santa Cruz Pachacuti, Guamán 
Poma y Ramos Gavilán. Según Montes, estos autores distorsionaron 
deliberadamente el mito andino para asimilar Tunupa  a la figura de 
algún santo cristiano. Esto es posible, ya que en relatos recogidos en 
las provincias de Daniel Campos y Ladislao Cabrera, Tunupa aparece 
representando a una madre que cuida y protege a las comunidades que 
alberga en sus faldas. Aunque, de acuerdo con el sacerdote jesuita L. 
Bertonio (1612), Tunupa habría sido un dios máximo, que luego fue 
reemplazado por Viracocha. 

Desde la visión andina, los aymaras tienen diversas manifestaciones 
ideológicas; entre ellas,  su visión particular de la religión difiere de 
cualquier otra manifestación mítico-religiosa. En la lógica aymara, 
la realidad se concibe desde el punto de vista religioso, y los agentes 



140 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

catalizadores también adquieren carácter religioso. Por ello, según D. 
Llanque (1990), para el aymara, lo sagrado impregna todas sus activi-
dades individuales y colectivas. Estas son las razones por las que, en los 
contenidos de las canciones aymaras, existen expresiones que perciben 
ciertos objetos y animales como sagrados, representados en el imagina-
rio -también construidos en el pensamiento individual- colectivo. Así, 
dichas canciones son alegorías basadas en ideas e imágenes, mediante 
la simbolización de realidades específicas.

En este contexto, los animales  constituyen  el ganado de los seres 
protectores representados por las diferentes montañas como Mika 
Tayka, Tata Sabaya, Qura Qura, etc., presentes en las regiones estudiadas. 
Los animales más emblemáticos —según la zona geográfica— son el 
cóndor, el zorro, la vicuña y algunas aves asociadas a presagios (buenos 
o malos según su avistamiento, dirección de vuelo, etc.). Por ello, son 
los sacrificios preferidos en rituales religiosos y ofrendas ideales para 
agradecer a la Pachamama y los Achachilas por los dones recibidos.

Figura 27
Condor

Fuente: Apaza, Ignacio (2022). El cóndor, es considerado como 
el ganado de los Achachilas [Fotografía] Archivo personal del autor



141La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Figura 28
Guanaco con su cría

Fuente: Apaza, Ignacio (2022). El guanaco es considerado como 
el ganado de los Achachilas [Fotografía] Archivo personal del autor

Fig ura 29 
Zorro andino

Fuente: Apaza, Ignacio (2022). El zorro son considerado como 
el ganado de los Achachilas [Fotografía] Archivo personal del autor

De esta manera, en las canciones descritas se establecen los aspectos míti-
cos e imaginarios en relación con ciertos animales, fenómenos naturales, 
cosas abstractas, objetos y otros, que son corporizados y humanizados 



142 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

para asumir diversas representaciones. En la concepción andina la cos-
movisión se define como la idea y percepción del mundo de las personas, 
mediante la cual contemplan su entorno natural y cultural para que les 
sea revelado. Esta visión de experiencias ficticias o reales del pasado es 
el producto de un proceso de evolución cultural del pensamiento andi-
no. En esta dimensión sociohistórica, la cultura andina entiende que la 
sabiduría y la espiritualidad son una unidad indivisible. La música y las 
canciones impregnan los significados míticos y religiosos que conllevan 
en sus contenidos. De ahí que la práctica de la música esté relacionada 
con las actividades del ciclo agrícola y periodos de reproducción del ga-
nado, quedando al mismo tiempo reguladas por el calendario anual. Por 
lo tanto, es necesario reflexionar sobre los conocimientos y los saberes 
desarrollados por los pueblos andinos, ya que éste es el medio adecuado 
y la forma correcta de recuperar estas riquezas socioculturales en la 
perspectiva de fortalecer la identidad de los pueblos indígenas.

2.	 Aspectos míticos y religiosos de las canciones aymaras 

El término mito está relacionado con cierto de tipo de acontecimientos 
creados o imaginados. Por esta razón, existe el hábito de referirse a las 
tradiciones orales como relatos antiguos, canciones aymaras, dichos 
populares y otros que resultan muy interesantes. Estos elementos de las 
tradiciones orales inmateriales suelen ser muy afamados y destacados 
al punto de llegar a convertirse en referente histórico de los hechos del 
pasado. Asimismo, en la cultura aymara se habla de espacios o lugares 
míticos como chullpanaka (sitios arqueológicos), phuju (ojo de agua), 
phaxchiri (cascadas) y otros que son capaces de servir de sustentación a 
una serie de sucesos y procesos activos entre seres reales e imaginarios. 
Por otra parte, el concepto de religión que usamos en esta descripción 
y análisis se refiere a la creencia religiosa de las comunidades andinas, 
que no es única, sino diversa. Entonces, la religiosidad y las prácticas 
religiosas de los pueblos andinos suponen procesos psicológicos que 
permiten dar sentido de vida al individuo y de las comunidades, junta-
mente con los elementos de la naturaleza. 



143La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Figura 30
Construcción funeraria

Fuente: Apaza, Ignacio (2022). Torre funeraria [Fotografía] 
Archivo personal del autor

Figura 31 
Colección de objetos de cerámica

Fuente: Apaza, Ignacio (2022). Objetos de cerámica [Fotografía] 
Archivo personal del autor

La relación triádica de hombre, naturaleza y animal está muy bien fun-
damentada teóricamente, mientras que en lo empírico se encuentran 
algunas variaciones en cuanto a la fuerza de dichas relaciones entre los 



144 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

elementos de la naturaleza. Por lo tanto, hay una relación directa entre 
la música y los fenómenos naturales, como afirma F. Layme (1984: 142) 
al señalar que, “… la música también se relaciona con las dos estaciones 
grandes, la seca y la húmeda, entre la complementariedad de hombre 
y mujer entre otros”. Asimismo, los contenidos de las canciones tienen 
un carácter mítico, de modo que los animales, montañas, ríos, cascadas 
y otros elementos no necesariamente corresponden a la realidad. En 
este contexto, ‘canción’ es aquella que está destinada a ser vocalizada 
mediante la producción de sonidos melodiosos, tradicionalmente, 
compuesta en versos agrupados en estrofas relativamente cortas. Estas 
canciones, al mismo tiempo, pueden estar acompañadas por música 
pregrabada o por conjuntos musicales en vivo. Por otra parte, las can-
ciones  son el principal componente de los conciertos o recitales de 
la música popular, sin embargo, las canciones aymaras que estamos 
analizando, tienen sus propias características de contenidos culturales. 
Por esta razón, en la cultura aymara, las canciones normalmente tienen 
un componente mítico y religioso en que se distinguen los conceptos 
de ‘religión’, ‘tradición’ y ‘costumbre’, lo que nos permite entender la 
presencia de un sustrato autóctono y otro estrato cristiano posterior. 

Figura 32  
Entrega de mando de Jilanqu pasante

Fuente: Apaza, Ignacio (2002). Recomendaciones al jilanqu entrante en Janq’u 
Kala, provincia Corque de Oruro [Fotografía] Archivo personal del autor



145La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Los elementos míticos y religiosos, en la actualidad, conforman la 
cosmovisión y sistema religioso como un todo integrado que proyec-
ta la visión aymara del mundo. Se trata de un sincretismo en que se 
entretejen e integran tanto las formas culturales autóctonas como las 
provenientes de otras culturas, por lo que no es posible tratarlas por 
separado a estas alturas del tiempo. Este sincretismo de elementos an-
dinos y occidentales se expresa visiblemente en las fiestas patronales, 
la celebración de semana santa, y muchas otras. En muchos casos, las 
fiestas comunitarias son celebradas en el templo y en el cementerio, 
dirigidas por el sacerdote católico o su reemplazante. Mientras que los 
sacramentos católicos como bautismo, confirmación, confesión, euca-
ristía, matrimonio y otros forman parte de la ‘religión católica’ y son 
celebradas exclusivamente por el sacerdote. Los elementos cristianos, en 
cierta forma, han sido apropiados y puestos en práctica en las diversas 
actividades tradicionales y costumbres del pueblo aymara.

3.	 Construcción de un imaginario cultural en el pensamiento 
de los pueblos andinos

En el pensamiento aymara hombre y mujer tienen el mismo rango, 
ya que ambos son igualmente importantes en la conformación del 
pani (par), de acuerdo con la lógica de la complementariedad, cuya 
significación cultural y social se pone en práctica en todos los círculos 
sociales, políticos, económicos y religiosos. Esta es la razón por la que 
la concepción del espacio geográfico y las parcialidades representan a 
la mujer y al hombre, a la madre y al padre, respectivamente. Por esta 
razón, la división espacial del ayllu se concibe como dos parcialidades 
araxsaya y aynachsaya (parcialidad de arriba y parcialidad de abajo), salvo 
algunas excepciones debido a los efectos de las necesidades socioeco-
nómicas y religiosas o por la desestructuración de las organizaciones 
sociales originarias, ocasionadas por la Reforma Agraria de 1953.

En este marco, en el pensamiento y en el imaginario de los pueblos 
andinos, muchos elementos de la naturaleza como montañas, cerros, 



146 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

animales y otros tienen una representación de seres que bendicen y 
protegen, como tales, requieren la atención y retribución de los hu-
manos. Por esta situación existen una serie de versiones positivas de 
sucesos verdaderos sobre los seres protectores, lugares sagrados, ani-
males míticos y otros. Estas afirmaciones, hasta cierto punto, se pueden 
considerar como verdaderas ya que son parte de las prácticas religiosas 
de las comunidades aymaras. En mi experiencia personal he observado 
que, en el mes de noviembre, cuando la lluvia ya es necesaria para el 
crecimiento de los cultivos y pastos para el ganado, la preocupación 
por su llegada se apodera de los habitantes del municipio de Toledo, 
provincia Saucari del departamento de Oruro. Frente a esta situación, 
las autoridades originarias de dicha población, coicidiendo con la fiesta 
religiosa de ‘San Andrés’ (30 de noviembre), subieron a la cima del ce-
rro Kimsachata del municipio de Toledo, junto con sus habitantes para 
realizar un rito de ‘Tatal Wanqiña’. Al día siguiente, cumplido todo el 
proceso de petición, de agradecimiento a la Pachamama y a otros seres 
protectores, increíblemente, cayó la lluvia torrencial que tanto habían 
esperado sus pobladores. Al ser consultados sobre la explicación de 
este fenómeno, las personas de dicha localidad respondieron que la 
Pachamama y los Achachilas escucharon el pedido de sus autoridades 
originarias y enviaron la lluvia, lo que explica también porque dichas 
autoridades son respetadas y apreciadas por su pueblo.    

Existen también canciones referidas al pastor o pastora de llamas, al-
pacas y ovejas, en cuyos contenidos se describen las escenas de la vida 
pastoril. El intérprete de la canción contempla el paisaje, las flores, las 
orillas del río y comenta las precauciones que se deben tener al pastorear 
el ganado. Las canciones a las llamas, alpacas, ovejas y otros animales 
domésticos y silvestres son comunes entre los aymaras y son interpre-
tadas con el acompañamiento de instrumentos musicales, durante las 
actividades de cuidado de animales. La música y los instrumentos, igual-
mente, tienen su tiempo y lugar, por lo que el uso de los instrumentos 
musicales obedece a ciertas normas culturales. Como se ha señalado 
en las secciones anteriores, los intérpretes de las canciones relacionan 



147La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

a los seres protectores y los animales que ellos crían, mediante aspectos 
religiosos como la invocación a la Pachamama y a los Achachilas. 

Figura 33 
Caravana de llamas de Pampa

Fuente: Apaza, Ignacio (1986 y 2014). Caravana de llamas de Potosí a 
Sucre con carga de sal [Fotografía] Archivo personal del autor

Figura 34 
Alpaca de color café sobre un bofedal

Fuente: Apaza, Ignacio (1986 y 2014). Alpaca sobre un bofedal 
[Fotografía] Archivo personal del autor



148 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Las canciones aymaras poseen sus propias características, dependiendo 
de los contextos, situaciones y comunidades en las que fueron compues-
tas e interpretadas. Si bien el contenido central siempre está dentro del 
marco ritual, puede variar, pero no llega a desarraigarse del espacio, 
tiempo, acto y situación del rito. Las expresiones y frases de las can-
ciones se pueden entender solo con relación al contexto ritual porque 
el significado transmitido es trascendental, como en los casos de Mika 
Tayka que quiere decir ‘madre querida’ o ‘madre bondadosa’, Wayna 
Walu que hace referencia a un cerro convertido en un joven, y Chhurqha 
Mallku que personifica a un ser superior o autoridad, etc. A través de 
las canciones, los habitantes de estas regiones logran comunicarse con 
los seres sobrenaturales, protectores y sagrados. 

La estructura y la composición de estas canciones, generalmente, 
están organizadas por frases cortas y cuando algunas palabras aparecen 
repetidas o combinadas forman un sentido contextual que magnifica el 
significado. Así, encontramos palabras repetidas como wiñay wiñay, saya 
saya, chuki kuta, chuki kuta y otras que tienen ese carácter. Para entender 
el contenido de estas canciones se necesita mucha sensibilidad humana, 
más que razonamiento, ya que es ahí donde se establece su significado 
ritual y metafórico. Por lo tanto, este tipo de expresiones reflejan 
el pensamiento, el sentimiento, el imaginario social o individual, la 
coexistencia armónica entre el hombre, los animales y los seres sagrados. 

Los animales mamíferos y aves, igualmente, adquieren cualidades de 
los seres humanos, pues pueden hablar, cantar o bailar. Así, el águila se 
convierte en mallku (autoridad de las alturas), la p’isaqa (perdiz) se con-
vierte en p’isaq mama (doña perdiz), el suri (ñandú) baila, el lari (zorro) 
toca el pinkillu, etc. Por esta situación, sostenemos que en las canciones 
aymaras las montañas, los cerros, los ríos, las cascadas, los animales y el 
hombre entran en una relación íntima para interactuar según sus ne-
cesidades y circunstancias. Esta relación triádica de naturaleza, hombre 
y animal es expresada a través del binomio tú y yo, en que están implí-
citos los deseos o peticiones como: ‘Yo, humano, te pido a ti deidad, la 



149La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

fertilidad del ganado, de los productos’, etc. Estamos de acuerdo con J. 
Monast (1972:155) cuando sostiene que “los Achachilas y otras deidades 
no son considerados como dioses, sino, más bien como intercesores. 
De ahí que se ofrecen sacrificios y ofrendas para que desempeñen este 
papel, intercediendo ante las divinidades”. En el pensamiento y en los 
imaginarios del pueblo aymara, los sentimientos y las apreciaciones del 
curso de la vida, generalmente, son expresados a través de los binomios 
hombre-ganadería, hombre-cultivo, hombre-deidad, etc.

Entre las deidades y el hombre andino existe una relación mítica tan 
estrecha que, según H. Tomoeda (1985), si el hombre no hace caso a 
estas relaciones, pierde su ligazón y al mismo tiempo, el control de 
su conducta. Las consecuencias de esta pérdida pueden resultar en la 
merma de la producción, la sequía, inundaciones, pérdidas en la gana-
dería, muerte de personas, robo de animales o de bienes materiales; por 
lo que, estas deidades requieren la atención permanente del hombre. 
Esta es la diferencia entre el Dios cristiano y los dioses andinos; estos 
últimos no son omnipotentes ni omnipresentes como el primero. Por 
eso, el hombre andino rinde culto e implora bienestar a las deidades, 
reafirmando al mismo tiempo su reconocimiento por las bendicio-
nes brindadas a favor de los suyos. Por ejemplo, el dueño de casa, de 
los cultivos, rebaños y otros bienes ofrece y eleva rezos a los mallkus 
y uywiris no solo con oraciones y acciones, sino también mediante 
canciones referidas o dedicadas a Mika Tayka, Mama Wanapa, Sajama, 
Illimani, Illampu, Mururata, Tata Sabaya, etc., que contienen  expresiones 
como: Tata Sabaya payllanipxitaya (Padre Sabaya, danos tu bendición), 
Pachamama, khuyapt’anitaya, Uywirinaka, Wak’anaka uñtanipxitaya 
(Pachamama, seres protectores tengan misericordia sobre nosotros) y 
otras. Por medio de este tipo de mensajes, entran en interacción con 
los seres míticos y sagrados para que brinden protección y bendiciones 
sobre las comunidades aymaras. 

Si el hombre se olvida de las deidades, estas no castigan, sino que dejan 
de proteger y de cuidar a las comunidades. Estos hechos pueden consi-



150 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

derarse como un enojo o una ruptura de la ligazón de dichos seres con 
el hombre, por no haber recibido retribución por sus bendiciones. Esta 
situación está plenamente reconocida por los habitantes de las regiones 
de estudio, al expresar en su lengua aymara: “Jichha timpux, jaqix janiw 
Pachamamatsa Achachilanakatsa ni Uywirinalatsa amtasxiti. Nayrax wali 
suma waxt’asiñaw utjäna. Jichhax jaqix taqi kun muni, janiw uywirinakata 
amtasiñax utjxiti. Ukata akham mach’a maranakax utjxi, Pachamamasa, 
Achachilanakas phiñasitaxiwa” (En los últimos tiempos, la gente ya no 
se acuerda de la Pachamama y de los Achachilas, antes se realizaban 
waxt’as (ofrendas) a la Pachamama y a los Achachilas. Ahora la gente 
quiere tener todo, pero ya no dan nada a los uywiris y seres protectores. 
Por esta razón hay sequía, ya no hay producción, la Pachamama y los 
Achachilas ya están enojados). 

Por estas razones, todo rito o ceremonia es concebido como una retribu-
ción a los seres sagrados por sus bendiciones. Según Hans Van Den Berg 
(1985: 204), “la waxt’a, por ejemplo, entre muchas otras, consiste en la 
libación para apagar la sed de los seres sobrenaturales, o en una simple 
ofrenda, o en el sacrificio de algún animal, dependiendo de las circuns-
tancias y las necesidades”. De ahí que, en el rito a los seres protectores 
y sagrados, las canciones estén presentes, junto a la danza y la música, 
como una forma de agradecer por su protección y por desempeñar el 
papel de intercesores entre las divinidades y el hombre. Los aymaras 
realizan diferentes actos rituales en distintos periodos de tiempo y 
para cada circunstancia, como cultivos, reproducción del ganado, el 
matrimonio, la rutucha, para llamar ajayu y otros. Estos actos rituales, 
igualmente, reciben diferentes denominaciones que pueden ir desde lo 
más simple hasta lo más complejo como la ch’alla, la waxt’a, la wilancha 
entre otros. Estos ritos, por su simplicidad, pueden ser realizados por 
cualquier persona y no, necesariamente, por yatiris y/o ch’amakani por 
ser actos rituales que no requieren mucha sabiduría y experiencia.  

En el concepto de sus habitantes, estas deidades requieren atención al 
igual que los humanos, y los actos religiosos de retribución a los seres 



151La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

protectores son necesarios para la convivencia armónica con todos los 
seres de la naturaleza. Por otra parte, cada pueblo posee formas de can-
tar, así como de componer canciones nuevas para cada evento religioso 
del pueblo u otros acontecimientos dedicados a las deidades regionales 
y locales. De esta manera, demuestran su don de compositores y se des-
tacan en la creatividad mediante el empleo de expresiones metafóricas 
y poéticas reflejadas en las canciones. Estas expresiones de significados 
profundos, al mismo tiempo, permiten comprender y explicar a través 
de sus contenidos, algo que se encarna entre los antepasados que radican 
en las alturas, que moran en la eternidad y se conectan con los que viven 
en el mundo terrenal. A través de las canciones el tiempo, por ejemplo, 
se experimenta con una cualidad distinta: es tiempo simbólico y sagrado, 
objetivado y representado en el imaginario social de sus utilizadores. 

4.	 Tiempo y periodos de interpretación de las canciones y la 
música

 
Las canciones aymaras tienen su tiempo y lugar, es decir, no se pueden 
tocar o cantar en cualquier lugar o momento. Se interpretan en situacio-
nes o en contextos religiosos, como en celebraciones de fiestas locales, 
realización de rituales relacionados con la reproducción del ganado, 
los cultivos, en ceremonias de reciprocidad entre los seres protectores 
y los hombres, etc. En algunos casos, después de los actos rituales de 
petición o de agradecimiento a la Pachamama, a los Achachilanaka y otros 
seres protectores, comienza la fiesta con tarqas y wankaras, instrumentos 
musicales que, a su vez, están relacionados con la época de la lluvia (ja-
llupacha), con la fertilidad de la tierra, con la producción y reproducción 
del ganado. Asimismo, existen canciones que se interpretan de acuerdo 
con la situación del rito y según los periodos de lluvia o de época seca. 



152 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Figura 35 
Conjunto de tarqueada en año nuevo

Fuente: Apaza, Ignacio (2002) Fiesta de cambio de Autoridades 
Originarias de Janq’u Kala, provincia Corque de Oruro 

[Fotografía] Archivo personal del autor.

Otra de las características que observamos en estos actos rituales es que, 
al final del proceso de la ceremonia, empieza la música con melodías 
de la época de lluvia en agradecimiento y satisfacción por los actos de 
bondad de los seres protectores. La música se combina perfectamente 
con las canciones, es así que, cuando el grupo de músicos interrumpe con 
una pausa, las solteras comienzan a interpretar canciones relacionadas 
con la ocasión. Esta forma de combinación instrumental del conjunto de 
tarqueada y cantada manifiesta la habilidad, la destreza y el carácter de 
artistas y compositores de los habitantes. Por medio de estas canciones, 
los intérpretes expresan agradecimiento, satisfacción y alegría por las 
acciones de cumplimiento a los seres protectores realizados por el Awki 
(anciano) o yatiri. Asimismo, las intérpretes de este tipo de canciones 
demuestran las habilidades, la sabiduría, la experiencia y las capacidades 
de componer canciones adecuadas a cada circunstancia.

A partir de estas referencias, podemos señalar que las regiones del al-
tiplano boliviano se caracterizan por la riqueza de canciones referidas 
a los diferentes elementos de la naturaleza, las personas y los animales. 



153La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Estas canciones aymaras de características diversas, también constituyen 
una de las fuentes importantes de conservación de las formas léxicas 
originarias y el mantenimiento de la estructura lingüística del aymara. 
Estas manifestaciones culturales se operativizan mediante el lenguaje 
cantado y se mantienen a través de la transmisión oral y la memoria co-
lectiva de sus habitantes. Asimismo, la capacidad de componer canciones 
nuevas para cada situación es transmitida no solo por vía de difusión 
cultural, sino también por medio de la endoculturación. Es decir, las 
generaciones antiguas han transmitido sus formas de pensar, conoci-
mientos, costumbres y reglas sociales a las generaciones siguientes en 
forma parcial, ya sea consciente o inconscientemente. De esta manera, 
por ejemplo, los niños aprenden viendo y observando a quienes realizan 
las diferentes actividades, generalmente por imitación a sus padres. 
Los habitantes de las regiones de estudio poseen un don natural para 
componer canciones de diversos contenidos relacionados con el rito, el 
amor, la alegría o el lamento. Al mismo tiempo, los diferentes tipos de 
canciones cumplen la función de marcadores de la identidad cultural 
al actualizar los recuerdos y las experiencias vivenciales desarrolladas 
por los pueblos andinos.

Figura 36 
Santuario de San Juan de Quillakas

Fuente: Apaza, Ignacio (2002). Población de Quillakas con su santuario, departamento de 
Oruro [Fotografía] Archivo personal del autor.



154 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Otro de los aspectos que se destacan en el contenido de estas canciones 
es la relación existente entre la naturaleza y la experiencia de la vida 
cotidiana ya que los contenidos de dichas canciones expresan el sen-
timiento de la vida y la identidad cultural del hombre andino. De ahí 
que la función social y cultural de este tipo de manifestaciones histó-
rico-culturales posea su importancia. Cada pueblo o comunidad tiene 
canciones particulares dedicadas a las deidades locales que pueden estar 
representadas por montañas, cerros, ríos y otros. Estas entidades son 
consideradas como seres sagrados bajo el nombre de Mallku, Uywiri o 
Wak’a, que pueden estar encarnadas en apachitas, calvarios, santuarios 
y en ciertos animales, como el zorro, la vicuña, el cóndor y otros. 

Por lo tanto, las canciones aymaras son manifestaciones de sentimientos 
de la vida cotidiana, concepción del mundo y expresión de identidad 
cultural del hombre andino. A través de estas expresiones o narraciones 
poéticas, el intérprete transmite los significados que yacen en el fondo 
y en las escenas de la vida cotidiana. Por ejemplo, al referirse a Tunupa 
con el nombre de Mika Tayka, hacen referencia a ‘una madre que cuida 
y protege a las comunidades que alberga en sus faldas’. En los conteni-
dos de las canciones aymaras, la montaña Tunupa está presente como 
si fuera una madre y los animales bailan como si fueran personas. De 
acuerdo con otros relatos, Tunupa tendría su hermana en Chile con el 
nombre de Mama Wanapa, ubicada entre las localidades de Cariquima 
y Chulluncani del dicho país vecino.



155La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Figura 37 
Imagen de Mama Wanapa de Chile

Fuente: Apaza, Ignacio (2019). Mama Huanapa, hermana de Mika Tayka 
[Fotografía] Archivo personal del autor.

El pastor que interpreta las canciones contempla el paisaje, a sus ca-
mélidos que se confunden con las vicuñas, el campo verde, las aves que 
vuelan, el sol radiante, etc. Según H. Tomoeda (1985), las canciones 
aymaras que se interpretan son experiencias vivenciales que se man-
tienen en la memoria de un pasado histórico y son expresiones verda-
deras acerca del mundo que es percibido y conceptualizado desde una 
dimensión cósmica. El significado de las canciones aymaras siempre 
es contextual, ya que sus contenidos están relacionados tanto con la 
situación cultural de los intérpretes y de sus receptores, como con las 
experiencias de la vida cotidiana. Por lo tanto, los contenidos de las 
canciones están referidos al conjunto de las actividades socioculturales 
que deben tenerse en consideración para comprender las relaciones 
existentes entre el mundo natural y el mundo social.

La música, los instrumentos musicales y las canciones son practicadas 
siempre en el tiempo y época pertinentes, relacionados con los ins-
trumentos como la tarqa, el pinkillu y el musiñu, que se tocan solo en 
periodos de jallu pacha (época de lluvia). Mientras que la qina, el sikuri o 



156 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

el siku se tocan o se soplan solo en época seca, o de awtipacha. Esta forma 
de asignar a la música, los instrumentos y las canciones a ciertas épocas 
del año y según las circunstancias está regida, desde tiempos remotos, 
por normas sociales y culturales de las comunidades. Por otra parte, los 
instrumentos musicales de viento como la tarqa, el pinkillu y el musiñu, 
en términos de estaciones, son utilizados en primavera y verano (época 
de lluvia), mientras que la qina y el siku estarían destinados a tocarse en 
las estaciones de otoño e invierno (época seca).

La clasificación de la música y las canciones por periodos de tiempo 
también sirve para la ejecución de los diferentes instrumentos musicales 
que el tiempo y la cultura establecen. Las contribuciones de F. Layme 
(1984: 111-113) proporcionan datos importantes al señalar que los 
instrumentos del jallu pacha se caracterizan por el ‘pico’ o ‘tapa’ para 
producir el sonido de cierta característica, mientras que los segundos, 
del awti pacha, como el siku y la qina, no tienen pico, lo que les daría 
otras características que los identifican y, a su vez, determinan sus usos 
según los periodos, el ciclo productivo y reproductivo.   

Figura 38  
Variedad de instrumentos de viento

   

Fuente: Apaza, Ignacio (2019). Instrumentos que se tocan según periodos de tiempo 
[Fotografía] Archivo personal del autor.



157La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Los aymaras dividen el tiempo en dos mitades, cuyos periodos quedan 
claramente diferenciados a nivel musical por los instrumentos, el ritmo, 
así como por su funcionalidad simbólica y ritual. En la concepción de 
O. Harris (1988), la división temporal del año aymara constituye tan-
to una visión del mundo particular como una resolución filosófica y 
simbólica que excede los límites temporales, agrícolas o musicales, y se 
ubica a un nivel de pensamiento y cosmovisión. Asimismo, de acuerdo 
con las apreciaciones de M. Harris (1986: 496), “... la canción y la danza 
guardan una estrecha relación con el nivel de subsistencia alcanzado por la 
cultura”. De esta manera se puede entender el tiempo frío-seco y el 
tiempo cálido-húmedo en la concepción aymara: el primero representa 
al hombre, es improductivo y significa violencia (esta sería la razón de 
que en la danza de qina qina se cargue un chicote); el segundo representa 
a la mujer, es productivo, significa amor y belleza; en este tiempo no 
hay violencia, por ello, en ninguna danza de la época se lleva chicote.

En la cultura aymara existen creencias de que la qina y el siku llaman 
al frío, al viento, la nevada y al granizo, elementos que también son 
importantes para ciertas actividades como, por ejemplo, la elaboración 
del chuño; mientras que el pinkillu, la tarqa y el musiñu atraen el calor y la 
lluvia. Los primeros estarían relacionados con la violencia, y los segundos 
con el sosiego y la paz, es decir, con los aspectos masculinos y femeninos 
arriba descritos. De ahí que existan dos parcialidades geográficas: arax 
saya y aynach saya, lo que se evidencia en que, por ejemplo, al inicio del 
equinoccio de primavera se comienzan a tocar los instrumentos de la 
época de lluvia (tarqa y pinkillu); mientras que después del equinoccio de 
marzo se comienzan a tocar los instrumentos de la época seca (qina y siku).

5.	 Interdependencia de canciones y la música con la produc-
ción y reproducción

Los ciclos agrícolas y reproductivos en las comunidades andinas están 
regidos por los periodos de tiempo y las estaciones del año que, ge-
neralmente no coinciden con la organización del tiempo occidental. 



158 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Según la concepción de S. Yampara (1992: 168) el ciclo agrícola en la 
cultura aymara comprende tres periodos de tiempo marcadamente 
diferentes: juyph ipacha, que es la época de heladas y del procesamiento 
de tubérculos; awtipacha, época seca y de la siembra; y jallu pacha, época 
de lluvias, del desarrollo y maduración de los cultivos, plantas y pastos. 
El periodo de mayor demanda es juyphi pacha, en que las actividades 
comprenden la selección de la papa y la elaboración del chuño, hasta 
la puesta de los productos en la pirwa.  Para buena parte de awti pacha 
también se necesitan brazos porque es el tiempo de preparación de las 
chacras para la siembra anual. En jallu pacha, si bien es el periodo de 
maduración de los tubérculos, no existe mucha demanda de fuerza de 
trabajo. Así como los periodos del ciclo agrícola productivo son dife-
rentes, la música y las canciones también se ajustan a estas actividades, 
junto al uso de ciertos instrumentos que se tocan. Existen canciones 
que se interpretan solo en jallu pacha, mientras que otros instrumentos 
y canciones solo se tocan y se interpretan en períodos de awti pacha.  Al 
margen de esta clasificación, también existen otros tipos de organización 
de la música y canciones según las actividades específicas. 

Las tradiciones ancestrales de las comunidades aymaras están reflejadas 
en las fiestas, la música y las canciones, que son manifestaciones y 
expresiones culturales realizadas en diferentes épocas del año, del 
ciclo productivo y reproductivo. Es así que, en el mundo andino, 
existe una interrelación entre la música, las canciones y el tiempo. Esta 
interrelación está conectada con las prácticas musicales, la interpretación 
de canciones, las actividades agropecuarias, los aspectos climáticos y la 
ritualidad a la Pachamama, propios del ciclo vital del mundo aymara. 
En la explicación de los contenidos culturales de la música aymara, 
usualmente se hace referencia al periodo de tiempo en que se practica, el 
cual, a su vez, puede estar relacionado con la situación de fiestas rituales 
o vinculado a las actividades que marcan los cambios o fases de la vida 
de las personas. Asimismo, hablar de una clasificación de la música y 
canciones aymaras resultaría en imprecisiones, ya que existen varios 
criterios en el tratamiento de este tipo de expresiones metafóricas. En el 



159La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

caso de la música e instrumentos musicales, por ejemplo, estos pueden 
clasificarse de acuerdo con los periodos de tiempo y las características 
físicas de los instrumentos y sus ritmos.

 
Un criterio natural de clasificación de la música, canciones y fiestas 
tradicionales está relacionado con las actividades mítico-religiosas y 
se asocia naturalmente con las prácticas cotidianas de los ciclos vin-
culados a aspectos sociales, culturales y, de manera genérica, con los 
calendarios anuales. La tarea de explicar el valor de la música, canciones 
y fiestas aymaras consiste en realizar la interrelación de diversas ver-
tientes socioculturales con la finalidad de conocer cómo los aymaras 
entienden, practican y viven la música y las canciones en el contexto 
cultural andino. Una aproximación a esta visión integral de la música 
y las canciones relacionadas con el tiempo y las diferentes actividades 
es posible a partir de informaciones procedentes de diversos autores y 
experiencias obtenidas durante el trabajo de campo realizado para la 
presente investigación.

Como se ha señalado, las canciones aymaras no se pueden interpretar 
en cualquier lugar o momento. Se interpretan en situaciones especiales 
y específicas o en contextos religiosos, como en celebraciones de fiestas 
locales, en la realización de rituales relacionados con la producción 
agrícola, la reproducción del ganado o en ceremonias de reciprocidad 
entre los seres protectores y los hombres. En algunas ceremonias o 
rituales, al final del acto y cumplidas las ofrendas a los seres protecto-
res, se suele celebrar la fiesta con un conjunto de músicos que tocan 
instrumentos acordes al tiempo y las situaciones. Estas actividades, 
necesariamente, están relacionadas con jallu pacha (época de lluvia) o 
con awti pacha (época seca). Asimismo, la música y el canto normalmente 
están relacionados con la producción y la fertilidad de la tierra (puruma), 
con la producción de los cultivos y la reproducción del ganado.

Las celebraciones de los ritos se realizan acompañadas de música y 
cantos interpretados de acuerdo con la ocasión. En este contexto, tuve 



160 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

la feliz oportunidad de presenciar y participar en una actividad ritual 
denominada Tatal Wanqiña, que se realiza para llamar o esperar la llu-
via a finales del mes de noviembre, en la localidad de Tahua, provincia 
Daniel Campos, departamento de Potosí. En este acto ritual, tras haber 
cumplido con todo el proceso formal del rito, comienza la fiesta con el 
acompañamiento de un conjunto de tarqueada, que se intercala con la 
interpretación de canciones aymaras por jóvenes solteras, al estilo de 
coplas, relacionadas con la ocasión del rito y de la época. Esta forma 
de combinación instrumental y cantada manifiesta la religiosidad, las 
habilidades y destrezas de sus intérpretes y el carácter de compositores.

Algunos testimonios de nuestros entrevistados revelaron que en algunas 
regiones realizan este tipo de rituales para llamar a la lluvia, al mando 
del yatiri, acompañados por un conjunto de sopladores de pinkillu o tar-
qa. Asimismo, van a traer agua de los manantiales, de ojos de agua, y 
riegan los cultivos con la esperanza de que caiga la lluvia y haya buena 
producción. Esto significa que existe una relación entre la música y los 
fenómenos naturales, entre las estaciones del año y los tiempos grandes 
de jallu pacha y awti pacha, que simbolizan el periodo húmedo y seco; 
entre la complementariedad del hombre y la mujer y los diferentes 
elementos de la naturaleza.

En este contexto, en los contenidos de las canciones están reflejadas 
las habilidades, la sabiduría, la experiencia y la capacidad que poseen 
los aymaras al componer canciones e interpretarlas de acuerdo con las 
circunstancias, situaciones y periodos de tiempo. En otra visita, esta 
vez realizada a la localidad de San José de Cala, provincia Corque, 
departamento de Oruro, igualmente tuve la oportunidad de observar 
la ceremonia tradicional de cambio de autoridades originarias el 1 de 
enero. En esta ceremonia de cambio de autoridades originarias, una 
vez concluidos todos los actos religiosos y formales, sus habitantes ce-
lebraron bailando al ritmo de las melodías del conjunto de tarqueada, y 
las mujeres interpretaron canciones de la época, de manera semejante 
a lo ocurrido en la localidad de Tahua.



161La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

A partir de estas observaciones y sobre la base de nuestras reflexiones, 
podemos señalar que las regiones que hemos visitado se caracterizan 
por la riqueza de las canciones, mediante las cuales es posible estable-
cer la conservación de mensajes reivindicatorios y de fortalecimiento 
de la identidad cultural, de conservación de ciertas formas léxicas y el 
mantenimiento de la estructura lingüística. Asimismo, en estas mani-
festaciones socioculturales se mantienen las tradiciones por medio del 
lenguaje oral, y en ellas se hace patente la capacidad de componer can-
ciones nuevas que son transmitidas no solo por vía de difusión cultural, 
sino de generación en generación, a través de la endoculturación. Al 
parecer, los habitantes de las regiones andinas poseen un don natural 
para componer canciones rituales, de amor, de alegría o de lamento, 
adecuadas a los tiempos y situaciones del rito, que mantienen relación 
con las diferentes actividades de la vida cotidiana.
 

6.	 Canciones aymaras como articuladores de los elementos 
de la naturaleza

Otro de los aspectos que se destacan en el contenido de estas canciones 
es la relación entre la naturaleza, los animales y la experiencia de la 
vida cotidiana. El contenido de las canciones expresa el sentimiento 
de la vida, la identidad cultural del hombre andino y las relaciones 
de reciprocidad entre el hombre y los seres protectores de los que 
dependen las comunidades. De ahí la importancia de la función social 
y cultural que poseen este tipo de manifestaciones, conservadas en 
la memoria de los miembros de las comunidades aymaras. De esta 
manera, cada pueblo o comunidad tiene canciones particulares dedi-
cadas a las deidades locales representadas por montañas, cerros, ríos 
y otros. Estas entidades son consideradas como seres sagrados bajo el 
nombre de Uywiri, Wak’a o apachita, que pueden estar representados 
por montañas, cerros, rocas y otros. En el concepto de sus habitantes, 
estas deidades, representadas por diferentes elementos de la natura-
leza, requieren atención para la convivencia armónica entre los seres 
sobrenaturales, el hombre y los animales.



162 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Por otra parte, cada pueblo posee formas de cantar, así como de compo-
ner canciones nuevas para cada fiesta del pueblo u otros acontecimientos 
religiosos, que pueden estar relacionados con las fiestas tradicionales 
y patronales. De esta manera, demuestran su don de compositores y 
se destacan en la creatividad de expresiones poéticas en relación con 
los actos rituales. Por tanto, las canciones aymaras pueden conside-
rarse como algo que se encarna entre los antepasados que radican en 
las alturas, que moran en la eternidad, y quienes viven en el mundo 
terrenal. Mediante este tipo de canciones, se manifiesta y experimenta 
el tiempo con una cualidad distinta: se construye un imaginario, un 
tiempo simbólico, una representación y, a la vez, lo sagrado.
  
Las regiones aymaras que hemos visitado se caracterizan por la riqueza 
de tradiciones culturales reflejadas no solo en canciones, sino también 
en otras manifestaciones, como cuentos andinos, dichos populares, ritos 
y ceremonias. Los habitantes de las regiones de estudio componen can-
ciones aymaras relacionadas con la naturaleza, los animales y los seres 
sobrenaturales, de acuerdo con los periodos de cultivos y reproducción 
del ganado. Es así que, para cada acontecimiento festivo, componen e 
interpretan canciones dedicadas a las deidades mayores y más cercanas, 
los animales, los cultivos, etc., demostrando así su carácter de creadores 
y sus habilidades para componer canciones según las circunstancias.

Existen canciones que se interpretan en el jaqichäwi (matrimonio), las 
cuales pueden considerarse como coplas de boda. En otros casos, no 
solo son canciones, sino que van acompañadas por música y bailarines 
al estilo de la irpaqa (llevarse a la novia), costumbre que se ha extendido 
en los últimos tiempos. Para D. Arnold y Yapita (1998: 226-257), en 
las canciones de boda resaltan dos aspectos: hacer florecer a la nueva 
pareja —noción ligada al criterio de ‘brotar’ como una planta tierna y 
‘germinar’ como la semilla— y, por otro lado, envolver a la nueva pareja 
dentro de otras capas sociales, al modo textil. Este tipo de canciones 
no son únicas, sino que presentan variaciones de una región a otra y 
pueden ser adecuadas a los intereses de las comunidades. Así, podemos 



163La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

escuchar canciones de este tipo en diferentes regiones, como expresan 
Arnold y Yapita, no solo en los ayllus vecinos de Layme y Jukumani del 
departamento de Oruro, sino en otros contextos de la cultura aymara. 

Figura 39
La sart’a

Fuente: Apaza, Ignacio (2012). Visita de los padres del novio a la familia 
de la novia para la pedida de mano [Fotografía] Archivo personal del autor

 
Los diferentes autores que estudian las canciones aymaras sugieren 
que las tradiciones orales deben ser analizadas por su contenido, desde 
dentro, y no mediante un análisis externo; por lo tanto, es necesario 
aplicar un tratamiento desde su contenido textual, contextual y musical. 
En las celebraciones de matrimonios observadas por W. Carter y M. 
Mamani (1982: 198-214), la primera etapa de irpaqa forma parte de 
todo el proceso del matrimonio aymara. En este acontecimiento previo 
a la boda, existen cantos que se ejecutan acompañados por conjuntos 
musicales —banda o de otro tipo—, en los que los padres del novio, 
acompañados por sus familiares, interpretan la canción tradicional de 
irpasthay1 (me la llevo):

1	 Como otras canciones ésta, igualmente, pertenece al autor anónimo que es muy in-
terpretado en ocaciones de acontecimientos llamados irpaqa o sart’a a los padrinos.



164 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Irpathay irpasthay, maya paloma irpastha
Katusthay katusthay qhiri k’uch k’usillu 
katustha
Ipasthay irpasthay maya paloma irpastha
Uywaway uwwaway ………………

Me la llevo, me la llevo, una paloma me la 
llevo
Me la encontré, me la encontré, un k’usillu 
en el rincón del fogón 
Me la llevo, me la llevo, una paloma me la 
llevo
Criaré, criaré ………..

En este contexto, existen canciones de boda para los novios, irpaq kir-
ki (canción a la cuñada, hermana del marido), que expresan los deseos 
hacia la nueva pareja de ‘hacer florecer’, para que puedan dar frutos. 
Actualmente, este rito religioso sigue vigente, aunque con cambios y 
modificaciones como consecuencia de la modernidad y el poder eco-
nómico de las familias —en este caso, del novio—. Al mismo tiempo, 
existe una variedad de canciones que pueden clasificarse en diferentes 
tipos o por otros criterios, como canciones de alegría, amor, lamento, 
etc. Asimismo, estas canciones van acompañadas por instrumentos 
musicales limitados por jallu pacha (época de lluvia) y awti pacha (época 
seca), en su interpretación por varones o mujeres.

En este contexto, Arnold y Yapita (1998) establecen un conjunto de 
canciones dedicadas a los animales como parte integral de la práctica 
del pastoreo, sin especificar si son interpretadas por varones o mujeres. 
Estas canciones están relacionadas con el manejo de las actividades pas-
toriles, la crianza y la selección del animal, como una forma de obtener 
el máximo beneficio de los recursos animales. En sus contenidos también 
se reflejan ideas religiosas y cosmológicas que relacionan los rebaños 
terrenales con los animales celestiales que ellos adoran y cuidan. Así, 
algunos animales como la vicuña, el guanaco, el cóndor, el águila y otros 
son considerados como el ganado de los Achachilanaka y de otros seres 
protectores y sagrados. Asimismo, las canciones a los animales, según 
la concepción de los propios pastores, nos permiten vislumbrar ese 
mundo en que prevalecen los roles de chacha/warmi (hombre y mujer) 
y el criterio de complementariedad que pervive en los pueblos andinos.



165La religiosidad, imaginarios y tiempo de la música y canciones

Arnold y Yapita, en sus abordajes, priorizan las canciones a las llamas y 
alpacas, clasificándolas por diferentes criterios que incluyen: el género 
de la llama o alpaca (hembra, macho), el cruce de llamas y otros. La 
ejecución privada de estas canciones en ceremonias familiares puede 
estar a cargo de cualquier mujer y usualmente se cumple en los actos 
de floreo en corrales cercanos a la casa. Estos estudios, junto con la 
observación de los diferentes eventos en que se interpretan canciones a 
los animales —como los sucedidos en la localidad de Qaqachaka, pro-
vincia Abaroa, departamento de Oruro—, guardan ciertas similitudes 
con otras regiones.

Por lo tanto, este estudio se focaliza en las canciones aymaras porque 
sus contenidos reflejan diversos temas y forman parte del patrimonio 
lingüístico y cultural de la humanidad, expresado en el lenguaje oral. Se 
ocupa de una serie de situaciones, como su identificación, salvaguarda, 
conservación, difusión y protección de los valores culturales andinos. 
Todas estas acciones se realizan con la suficiente sensibilidad para que 
su estudio y preservación respeten la propia evolución del patrimonio 
inmaterial de las comunidades rurales. Asimismo, estas tradiciones orales 
están vinculadas a una cultura y deben estar debidamente documen-
tadas con una visión dinámica que permita comprender el proceso de 
innovación de ciertas tradiciones. Por otra parte, las legislaciones deben 
proteger con eficacia a la cultura productora y portadora de las mismas.

En los aymaras, las canciones y la música se mantienen con la misma 
fuerza que en el pasado, presentes tanto en ámbitos sagrados, míticos 
y religiosos como en los profanos. También se practican danzas nativas 
donde se conservan tanto las formas precolombinas como las mestizas, 
que incorporaron elementos europeos. Así, por ejemplo, en los grupos 
de sikuris, varios hombres tocan simultáneamente el instrumento y el 
tambor para participar en las fiestas dedicadas a los santos patronos, 
utilizando un complejo sistema de ejecución típicamente andino: el 
diálogo musical.



166 El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 

Por último, en la celebración del carnaval (anata) en las comunidades 
aymaras, la música tiene un papel fundamental como inicio o medio de 
enamoramiento para la formación de nuevas familias. La celebración 
dura de tres a cuatro días, durante los cuales la música se escucha sin 
interrupción. Parejas de mujeres y hombres solteros ejecutan la Danza 
de la Monseñada (o Mohoseñada). Después del carnaval, los padres del 
varón visitan a los de la mujer para acordar el casamiento, en lo que 
se denomina sart’awi. Luego se realiza la ceremonia de la ch’alla, en la 
que un grupo de músicos acompaña a la joven mujer a su nuevo ho-
gar, irpasthay (“me estoy llevando a la mujer soltera”). El matrimonio se 
formaliza meses después, una vez completados los preparativos según 
la economía de las familias del novio y la novia. En algunos casos, suele 
darse una verdadera competencia para demostrar quién posee mayor 
poder económico.



VI
Normas socioculturales y lingüísticas 

en las prácticas de las canciones aymaras

1.	 Introducción

Las ‘normas socioculturales’ son aquellas prácticas tradicionales que 
regulan, de forma implícita, las relaciones entre los seres humanos y 
la naturaleza. Para H. Pratt (1949: 201), la norma social es cualquier 
modo o condicionamiento de conducta socialmente sancionado. La 
finalidad de estas normas es facilitar la convivencia entre las personas 
que comparten ciertos aspectos establecidos desde tiempos antiguos 
por la comunidad o sus antepasados. Estas constituyen un conjunto 
de reglas y hábitos no escritos que promueven la armonía y la buena 
convivencia entre las comunidades y sus miembros.

En este marco, las diferentes regiones del altiplano boliviano se ca-
racterizan por la riqueza de  sarnaqäwinaka  (tradiciones culturales), 
reflejadas en manifestaciones como prácticas de actividades tradicionales, 
ceremonias, ritos y en la composición e interpretación de canciones ay-
maras. Los miembros adultos de las comunidades, tanto varones como 
mujeres, adquieren un don especial para componer canciones aymaras 
relacionadas con la naturaleza, los animales y los seres sobrenaturales, 
siguiendo las normas sociales y culturales. Así, para cada acontecimiento 
—ya sean fiestas locales, regionales u otras de tipo mítico-religioso—, 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 168

componen e interpretan canciones dedicadas a las deidades mayores y 
a aquellas más cercanas, como los animales y los cultivos, demostrando 
su creatividad y carácter de compositores.

En nuestra labor de recolección de datos, se logró recuperar una va-
riedad de canciones aymaras a lo largo del recorrido por diferentes 
localidades del altiplano boliviano. Dichas canciones fueron interpre-
tadas en aymara, y su contenido refleja el contexto sociocultural y la 
situación de estas comunidades, expresando alegría, tristeza, identidad, 
etc. Estas manifestaciones, como expresiones culturales, constituyen 
datos de importancia fundamental, ya que permiten realizar la lectura e 
interpretación de diversas actividades de la vida cotidiana de los pueblos 
indígenas. Asimismo, la descripción de dichas canciones y el empleo de 
recursos lingüísticos permiten comprender la visión aymara del mundo 
según los modelos propios de su cultura. Por otra parte, las expresiones 
metafóricas y poéticas subyacentes en las canciones reflejan la relación 
solidaria entre todos los elementos de la naturaleza.

En este contexto, los objetivos de estudios como este son esclarecer los 
significados profundos transmitidos en los contenidos de las canciones 
aymaras practicadas por los habitantes de diversas regiones. Asimismo, 
se revisa el valor cultural y semántico de las expresiones metafóricas 
que, a su vez, forman parte de la interacción verbal y la comunicación 
cotidiana. Por lo tanto, los contenidos de las canciones nos permiten 
conocer y entender la forma de vida, las tradiciones, las prácticas reli-
giosas y otras actividades cotidianas establecidas como normas culturales 
de las comunidades.    

2.	 Canciones aymaras como patrimonio tradicional intangible 
y normas socioculturales

Todas las culturas andinas están compuestas de una serie valores y creen-
cias compartidos que, por sus prácticas tradicionales pueden convertirse 



169Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

en normas  culturales  que constituyen el conjunto creencias que se 
consideran como algo trascendental y normal para una sociedad en par-
ticular. En este marco, la religión puede tener una influencia occidental, 
sustancialmente, fuerte sobre la cultura, las creencias, los valores de las 
personas y de las comunidades. Estas prácticas y manifestaciones de con-
tenido mítico y religioso de cada región o comunidad pueden también 
convertirse en normas sociales determinadas por la sociedad donde el 
individuo y los miembros de la comunidad llevan a cabo sus actividades 
habituales. Estas normas abarcan a muchos elementos culturales como 
canciones aymaras ya que éstas tienen su tiempo, espacio y situación. 
Como tales deben ajustarse a dichas normas prescritas y establecidas 
desde tiempos remotos por los antecesores de las comunidades. Por 
estas razones, ni la música ni las canciones se pueden considerar como 
arbitrarias en la cultura aymara ya que son practicadas de acuerdo con 
los acontecimientos, actividades productivas, reproductivas, según los 
ciclos agrícolas y periodos de tiempo. 

En este contexto de las norma culturales y sociales, los diferentes 
contenidos de las canciones acopiadas y presentadas en las secciones 
anteriores permiten llegar a la comprensión de mensajes que conllevan 
valores, funciones sociales y culturales. Las manifestaciones rituales 
y la connotación de los significados metafóricos que subyacen en sus 
contenidos demuestran las relaciones existentes con la naturaleza, 
expresan cariño y respeto hacia las deidades y otros elementos de la 
naturaleza. Sin embargo, resulta complejo realizar una interpretación 
cabal de las canciones aymaras ya que su conformación y su estructura, 
va más allá del lenguaje formal, por su contenido metafórico, su carácter 
ideológico y ritual. 

Por esta razón, son inevitables las limitaciones que pueden presentarse 
en un trabajo de corte cualitativo, ya que intervienen criterios lin-
güísticos, antropológicos, sociológicos y psicológicos, entre otros. Sin 
embargo, esta aproximación a la interpretación de los contenidos de las 
canciones proporciona las bases para comprender la concepción de la 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 170

cosmovisión andina, expresada mediante fórmulas rituales relacionadas 
con las deidades, animales y otros seres. Por otra parte, el contenido 
metafórico y ritual, como característica propia de las canciones, dificulta 
su traducción ya que están estructuradas de acuerdo con la lógica de 
la lingüística aymara y la concepción propia del mundo andino que 
tienen. Otra limitación en la traducción radica en la ausencia de equi-
valencias léxicas entre el aymara y el castellano, pues los términos al 
ser traducidos pueden perder su sentido original o denotar significados 
distintos a las expresiones originales. Asimismo, la estructura sintáctica 
de las canciones sobrepasa las reglas gramaticales de la lengua y solo 
se puede comprender a partir de un contexto, dentro del marco de la 
situación en que fueron elaboradas dichas canciones. 

Para un estudio más detallado y hermenéutico, son escasos los ante-
cedentes de estudios específicos sobre las canciones aymaras desde la 
perspectiva del patrimonio inmaterial o lingüístico y desde la visión 
andina del mundo. Sin embargo, por experiencia sabemos que existe 
una serie de canciones referidas a los animales, las deidades, los seres 
protectores y sobrenaturales que coexisten con el hombre y los animales. 
Si bien resulta difícil clasificar estas canciones por estar relacionadas 
con diversos aspectos socioculturales, Arnold y Yapita (1998) han rea-
lizado una descripción del sistema de clasificación musical destacando 
la interpretación de dichas melodías por mujeres. En este marco de 
limitaciones, al seguir su clasificación, nos vemos obligados a adoptar 
diferentes criterios según los tipos de canciones, para agruparlas bajo 
algunas características comunes. 

Al igual que en Qaqachaka, como fuera descrito por Arnold y Yapita, 
los habitantes de las regiones estudiadas, también denomina kirki a las 
canciones que ellos conocen, componen e interpretan. Una caracterís-
tica particular ocasionada por el fenómeno de lenguas en contacto, en 
el kirki, es la presencia de muchos términos del castellano, como ‘rosa’, 
‘clavel’, ‘clarín’, cabildo’, etc. En algunos casos, los verbos del castellano 
como ‘tocar’ han sido adaptados con la misma función gramatical a 



171Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

tukaña. Igualmente hablan de tunu que viene del castellano ‘tono’; que 
está relacionado con una gama de conceptos musicales, desde ‘timbre’ 
y ‘clave’, hasta ‘tono’, propiamente, y ‘canción’ en el sentido de la línea 
melódica. Todo este proceso y el conjunto de conceptos funcionan en 
todas las canciones variando únicamente el tipo, es decir, canciones 
relacionadas con: el amor y la alegría; seres protectores e imaginarios, 
identidad y fortaleza; animales, insectos y otros. Al mismo tiempo, 
estas canciones están relacionadas con los aspectos míticos y religiosos 
que caracterizan este tipo de canciones, exteriorizadas por medio del 
lenguaje oral.  

Figura 40 
Conjunto de pinkillada

Fuente: Apaza, Ignacio (2017) Descenso del calvario en la fiesta de la siembra 
en Colquencha, provincia Aroma departamento de La Paz [Fotografía] 

Archivo personal del autor

Todas las canciones son representaciones que encarnan el pasado histó-
rico o la vida cotidiana de los aymaras y se refieren a las montañas, los 
animales, etc., los cuales aparecen objetivados, corporizados y personifi-
cados en procesos imaginarios y metafóricos. Un aspecto importante es 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 172

que los intérpretes, al momento de ejecutar las canciones, contemplan 
la actuación de las montañas, los cerros y los animales como personajes 
que están presentes en los ritos y que actúan de acuerdo con los atributos 
que les han sido otorgados por sus compositores. Esta relación triádica 
puede entenderse como la coexistencia y la convivencia permanente 
entre los tres elementos de la cosmovisión andina: el hombre, la natu-
raleza y los animales.

3.	 El valor sociocultural de las canciones por medio del len-
guaje connotativo

Las canciones aymaras están íntimamente ligadas a las actividades del 
ciclo productivo y reproductivo, así como a las tradiciones y costumbres 
de las comunidades. Los instrumentos musicales, igualmente, las acom-
pañan según su género y de acuerdo con los periodos de tiempo esta-
blecidos por la cultura, de manera similar a como las danzas pueden 
variar según los pisos ecológicos. Sin embargo, en las poblaciones 
rurales se mantienen las tradiciones y costumbres, pese a la influencia 
urbana, coexistiendo en una simbiosis de elementos culturales andinos 
y occidentales. En este contexto, las canciones tradicionales, por la in-
fluencia de la urbanidad, la modernidad, los medios de comunicación 
de masas y las redes sociales, se ven cada vez más contaminadas y, en 
consecuencia, amenazadas. Por otro lado, reciben la influencia de sectas 
religiosas denominadas comúnmente como ‘hermanos’, ampliamente 
extendidas en las comunidades, las cuales introducen un rechazo a las 
prácticas tradicionales, como los ritos a la Pachamama, Achachilanaka y 
otros. Como se sabe, la religión católica es más tolerante y permisiva, pero 
también proyecta sobre estas prácticas costumbres urbanas modernas, se-
gún el transcurso de la moda y las innovaciones. Como resultado de esta 
influencia, se escuchan canciones tradicionales adaptadas o arregladas, en 
su letra y música, al ritmo de canciones y ritmos modernos, tales como 
el ‘rap andino’, donde el ritmo es totalmente foráneo, pero lleva en su 
contenido protestas, reivindicaciones, reclamos y otros.



173Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

En la cultura aymara, existe una relación entre las prácticas musicales, 
la celebración de las fiestas tradicionales y las patronales, así como 
otros eventos festivos como la phusaña (tocar), thuquña (bailar), kirkiña 
o jaylliña (cantar). Al mismo tiempo, estas acciones están relacionadas 
con el concepto de Pacha (espacio y tiempo) y las actividades que están 
reguladas por la concepción espacial y temporal, según las normas cul-
turales. Estas prácticas ancestrales e históricas no son arbitrarias, mucho 
menos libres, ya que se realizan en momentos y tiempos específicos e 
implican poseer los conocimientos desarrollados por el pueblo aymara. 
Todas las actividades desarrolladas mediante la música, los cantos y la 
celebración de fiestas, se relacionan con diferentes manifestaciones de 
expresiones de alegría, sentimiento, amor o lamento. Al mismo tiempo, 
expresan el carácter religioso y su relación con el rito, al estar vincu-
ladas con los ciclos agropecuarios y climáticos, y tienen el significado 
de retribución a la Pachamama, al Achachila y a otros seres protectores 
por las bendiciones y bondades recibidas.

Dadas las características de la diversidad lingüística y cultural de las 
comunidades aymaras, es necesario realizar estudios conducentes al 
conocimiento, la comprensión y interpretación de la compleja realidad 
sociocultural de estas comunidades. Asimismo, es necesario partir de 
algunos conceptos que nos permitan entender los elementos culturales 
intangibles que constituyen los valores culturales de los pueblos. Esta 
es la razón por la que hablamos reiteradamente de las tradiciones ora-
les, ya que en ellas se impregnan los valores, conocimientos y saberes 
desarrollados por nuestros antepasados. Estos elementos y riquezas 
culturales, con el paso del tiempo y por la influencia de la modernidad 
y de la moda, se ven cada vez más degradados, por lo que su recupe-
ración debe convertirse en prioridad nacional. Sabemos, por nuestras 
experiencias, que además contamos con creencias, representaciones 
simbólicas, dichos populares, etc., un conjunto de elementos culturales 
que está  reflejado en la lengua. Estas representaciones simbólicas y 
culturales, propias de un pueblo, forman parte del ‘patrimonio cultural 
intangible’. De acuerdo con A. Ramírez (2009: 1), la naturaleza de estos 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 174

bienes no tiene materia somática y tampoco es aprehensible, como 
sería tocar un objeto físico de metal, plástico o madera, lo que hace 
difícil su comprensión. En este marco, el estudio y la descripción de 
dichos elementos inmateriales permiten comprender y explicar el valor 
histórico, lingüístico y cultural de estos, expresados en canciones que 
constituyen bienes intangibles de la humanidad. Es ahí donde radica 
la importancia y contribución histórica, sociocultural y lingüística de 
las canciones de los pueblos andinos.  

4.	 Las expresiones metafóricas como mecanismo de compren-
sión de mensajes 

Tradicionalmente, se entiende por  metáfora  a la figura retórica de 
pensamiento mediante la cual una realidad o concepto se expresan por 
medio de una realidad o concepto diferente, que guarda cierta relación 
de semejanza con lo representado. Por ejemplo, en expresiones como ‘la 
primavera de la vida’ —que alude a la juventud— u otras referidas a la vida 
cotidiana como ‘el tiempo corre’, ‘la inflación ha cavado las bases de nuestra 
economía’ o ‘la pandemia nos está matando’, el significado es comprendido 
con mucha facilidad. Desde otra perspectiva, también podemos decir 
que la metáfora es el conjunto de reglas o principios que se refieren 
al arte de hablar o escribir de forma elegante y con corrección, con el 
fin de deleitar, conmover o persuadir a los receptores. En este marco, 
una expresión metafórica es un caso individual, una concretización 
de una metáfora conceptual. Sobre la base de la conceptualización de 
expresiones metafóricas presentes en las canciones aymaras, en las si-
guientes secciones se realizan algunas consideraciones de las expresiones 
metafóricas existentes en los contenidos de las diferentes canciones.

El lenguaje metafórico, entonces, es aquel que se vale de la figura re-
tórica para hablar de una realidad a través de otras palabras que, pese 
a tener un concepto  determinado  en su significado original, al ser 
utilizadas en su sentido metafórico, adquieren un sentido diferente. 



175Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

La metáfora se utiliza para referirse a algo, pero sin nombrarlo explí-
citamente, por lo que se puede decir que la metáfora pone en relación 
dos campos o entidades, a partir de ciertas semejanzas que se pueden 
establecer entre ellas.

Frente a las diferentes asunciones conceptuales, es necesario ampliar 
el alcance semántico de dicha figura lingüística, ya que las canciones 
aymaras están saturadas de expresiones metafóricas. En este marco, 
el concepto de  ‘metáfora’  empleado en las corrientes tradicionales, de 
acuerdo con J. Bubois et al. (1997: 422), consiste en el empleo de una 
palabra concreta para expresar una noción abstracta, sin elementos que 
introduzcan formalmente una comparación; por extensión, la metáfora 
es el empleo de un término en sustitución de otro. En la concepción 
de la ‘lingüística cognitiva’, la metáfora sobrepasa el criterio de sistema 
lingüístico, abarcando el pensamiento y la acción, por lo que forma 
parte de la cognición humana. De este modo, la palabra ‘metáfora’, para 
E. Rivano (2003: 103-105), ya trae una teoría inscrita en su significado, 
pues es el transporte que hace una palabra de una carga que no le co-
rresponde. G. Lakoff y M. Johnson (1995: 74) señalan que “la metáfora 
es una manera de concebir una cosa en términos de otra, y su función primaria 
es la comprensión”. Es un recurso lingüístico que poseen las lenguas para 
evocar significados connotativos; esta connotación es lo que la significa-
ción tiene de particular para un individuo o grupo determinado dentro 
de la comunidad o grupo social. El concepto metafórico hace referencia 
al contenido emocional del vocabulario, que puede ser diferente en las 
lenguas según los modelos culturales. Así, en aymara existe el empleo 
de expresiones metafóricas que manifiestan las diferentes actividades 
y actos lingüísticos arraigados en la cultura.

En este contexto metafórico, las canciones aymaras se pueden definir 
como manifestaciones de sentimientos de la vida cotidiana, represen-
taciones simbólicas, concepciones de la visión aymara del mundo y 
expresiones de identidad cultural aymara. A través de estas expresiones 
o narraciones poéticas, el intérprete transmite los significados que yacen 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 176

tanto en el fondo como en los acontecimientos de la vida cotidiana. Así, 
en el contenido de una canción referida a Tunupa, con el nombre aymara 
de Mika Tayka, se revela que la relacionan con una ‘madre’ que ‘cuida 
y protege a las comunidades que alberga en sus faldas’. En otras canciones, 
los animales bailan como si fueran personas o adquieren otras caracte-
rísticas humanas, de modo que las expresiones metafóricas no pueden 
estar ausentes. 

En las canciones registradas en este estudio, abundan ciertas figuras 
literarias, poéticas y expresiones metafóricas de diversos tipos. En esta 
breve consideración de expresiones metafóricas, a manera de ejemplos, 
solo tomaremos algunas de ellas que fueron obtenidas de las diver-
sas canciones. La finalidad de esta descripción breve del contenido 
metafórico es explicar el carácter o tipo de las expresiones o figuras 
literarias presentes en los contenidos de dichas canciones. Desde la 
perspectiva de la lingüística cognitiva, la metáfora en sí no corresponde 
al lenguaje cotidiano, sino que es una expresión que evoca. Para el 
efecto, hemos seleccionado, convencionalmente, algunas expresiones 
metafóricas que permiten comprender los mensajes fácilmente, a pesar 
de tener una estructura compleja en la que intervienen una serie de 
propiedades y atributos.

Las expresiones metafóricas que se presentan en las siguientes líneas 
han sido extraídas de los contenidos de las canciones aymaras, en que 
las montañas, los cerros y animales son humanizados, adquiriendo 
rasgos racionales y realizando acciones como personas, etc. Asimismo, 
estos elementos de la naturaleza asumen el papel de intercesores ante 
las divinidades, de ahí la asignación de atributos de seres protectores 
masculinos o femeninos, como en el caso de Mika Tayka, Mama Wa-
napa, Mayna Walu, Tata Sabaya, Tunar Mallku, Sajama, Illampu, Muru-
rata o Aguil Mallku. 

1. 	 La expresión Mika taykat saraqanitatwa (Soy descendiente de la 
Madre Tunupa): Corresponde a la canción (1) del grupo de ‘Seres 



177Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

protectores e imaginarios’. En esta, sin necesidad de entrar en un 
análisis cognitivo, puede observarse que a la montaña Tunupa se 
le ha otorgado un rasgo humano y ha sido personificada como 
mujer y madre. Por lo tanto, al dotar atributos humanos, esta ex-
presión genera metáforas de tipo ontológico en que ciertos objetos 
y cosas son concebidas como entidades, sustancias o seres vivos. 
Como podemos notar, la expresión mencionada no tiene nada de 
insólito o extraordinario y nos permite comprender con facilidad 
el mensaje que conlleva. Sin embargo, posee una estructura com-
pleja por sus propiedades y atributos, mismas que requieren un 
análisis más profundo que emplee las herramientas propias de la 
lingüística cognitiva.

2. 	 La expresión Kantutita chuymam lunthatirisma (Kantutita, quisiera 
robarte tu corazón): Corresponde a la canción (2) del grupo ‘Amor, 
alegría y nostalgia’. En los contenidos de este tipo de canciones 
ocurren diferentes procesos metafóricos, en que ciertas cosas 
son comparadas con otras. En algunos casos, ciertos elementos 
culturales adquieren otros atributos exportados de la realidad, 
del dominio de origen hacia el dominio meta. Es así como, en la 
expresión anterior, la mujer es comparada con la flor del campo, la 
kantuta, por su belleza y su fortaleza. Asimismo, en otras cancio-
nes, la mujer del campo es vista como la flor de sank’ayu o, incluso 
como wari, manifestando por medio de este tipo de expresiones 
hipocorísticas el deseo de conquistar a la mujer del campo cuya 
belleza es excepcional.

3. 	 La expresión Mika taykan marapanxa thuqt’asiskañani (Bailemos en el 
año de la Madre Tunupa): Fue extractada de la canción (2) en la que 
a Tunupa, igualmente le han sido otorgadas ciertas características 
humanas. Sus atributos son los de una madre protectora y sagrada 
que alberga y cuida a sus hijas (las comunidades asentadas en sus 
faldas). Esta montaña, atribuida de rasgos de una madre, tiene su 
aniversario que se celebra en ciertas fechas del año. Sus habitantes 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 178

se acuerdan siempre de ella y piden su protección en todo momento, 
adulándola con diferentes expresiones metafóricas. Dichos habitan-
tes, en sus imaginarios, bailan y cantan junto a Tunupa quien, como 
una madre, comparte junto con los miembros de la comunidad. 
Las expresiones referidas a Mika Tayka son inteligibles por lo que 
los mensajes evocados son absolutamente comprensibles entre sus 
hablantes y sus intérpretes.   

4. 	 La expresión Jichhurux Wayna Waluw saraqani (Hoy desciende el 
joven Walu): Corresponde a la canción (4) del grupo de ‘Seres 
protectores e imaginarios’. El cerro Wayna Walu al ser personifi-
cado es dotado de ciertas características humanas como su edad, 
su tamaño, rasgos físicos y otros. A este cerro, mediante el proceso 
metafórico, se le ha dotado de movimiento y dirección; incluso, 
se describen sus características físicas y de movimiento, como en 
los versos ‘corre arreando su sombrero de paja, con sus botas de 
oro’, etc. Al igual que en otros casos, este tipo de expresiones, en 
lugar de ser complicadas, más bien facilitan la comprensión de su 
significado como parte del lenguaje cotidiano.  

 
5. 	 La expresión Chhurqha Mallkun urupawa (Es el día del Mallku 

Chhurqha): Fue extraída de la canción (4). Chhurqha es una montaña 
que, por medio del proceso metafórico, ha sido personificada en un 
ser masculino, considerado como el protector de las comunidades 
que se encuentran ubicadas en sus alrededores.  En esta canción, 
Chhurqha tiene también su aniversario, día en que los miembros de 
las comunidades cercanas celebran el aniversario de este personaje 
en su calidad de mallku de la región. Por lo que, la estrategia de usar 
expresiones metafóricas en las canciones ayuda a comprender los 
mensajes y percibir la existencia de personajes míticos que tienen 
el lugar de seres protectores que comparten un mundo ideológico, 
creado, y a la vez, sagrado. 



179Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

6. 	 Esta expresión: P’isaqallaw machantxatayna (Se había embriagado 
la perdiz): Corresponde a la canción (4) del grupo de ‘Animales 
e insectos’. En el imaginario de sus intérpretes y por el proceso 
metafórico, los animales se conciben como personas con rasgos 
masculinos o femeninos, que pueden realizar acciones tal como si 
fuesen humanos. Al ser humanizados, tienen su aniversario, días en 
los que pueden celebrar fiestas, bailar, cantar, tocar instrumentos o 
hacer como la perdiz, que es una dama que se embriaga, entre otras 
acciones. Como en otros ejemplos, este tipo de expresiones tiene un 
matiz ideológico y metafórico que nos permite comprender que los 
animales mamíferos y aves, pueden realizar acciones y actividades 
al igual que los seres humanos. Sus intérpretes, imaginariamente, 
observan y participan de las celebraciones en sus aniversarios o en 
ciertos acontecimientos religiosos.  

7. 	 Thantha Surillax walipachall thuqt’atayna (El ñandú andrajoso bien 
había bailado): Es una expresión que corresponde a la misma 
canción en la que el suri (ñandú) de características humanas, baila 
flameando sus plumas junto con otros animales. Como ha sido meta-
forizado, este personaje baila con alegría en la fiesta organizada por 
el conejo silvestre para los animales, mientras el intérprete describe 
lo que acontece en dicha fiesta. 

8. 	 La expresión Layqa phichitanka, kunats larch’ukista (Gorrioncito bru-
jo ¿por qué me sonríes?): Es extraída de la canción (7) del mismo 
grupo citado en el párrafo anterior. En las canciones aymaras se 
producen diferentes fenómenos lingüísticos como la personifica-
ción, la comparación y otros procesos metafóricos. En la expresión 
mencionada, la mujer es concebida como un gorrión coqueto, que 
recibe los reclamos de un joven que teme que su enamorada se 
ponga celosa al descubrir que el gorrión le ha sonreído. Este tipo 
de comparaciones de la mujer con flores, con ciertas aves, con la 
vicuña o la llama, son comunes en la cultura. Sus intérpretes le 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 180

confieren a la mujer los atributos positivos comparables con la 
belleza de algunos animales y la naturaleza. 

9. 	 La expresión Wichhu sap’its t’ula sap’its chusis phalaskañänwa (De 
raíces de t’ula o de paja habría que estar tejiendo frazada): Co-
rresponde al contenido de la canción (3) del grupo ‘Animales e 
insectos’ y hace referencia al jaririnkhu (lagarto). En esta canción, el 
lagarto al ser personificado como humano, puede realizar acciones 
y actividades como una persona. Al comportamiento de este animal 
se le atribuyen algunas características negativas como la flojera, la 
pereza y la holganza, que son cuestionadas en el contenido de la 
canción. El mensaje es que estas características negativas llevan al 
sufrimiento, por lo que, en sus expresiones, se sugiere no perder 
el tiempo valioso.  Por otra parte, se valora algunos elementos de 
la naturaleza como las plantas y otros que son útiles para la vida 
de las comunidades aymaras.  

10.	 La expresión Aguil Mallkullaxay thuqt’asiskiway (El Mallku Águila 
está bailando): Ha sido extraída del mismo grupo de canciones, 
pero esta vez, el protagonista es el águila, como ser de las alturas. 
Al igual que en otros casos, este animal ha sido personificado. Por 
lo tanto, por el proceso metafórico podemos entender que, esta 
ave representa al mallku de las alturas, de manera similar al cóndor. 
Asimismo, en consulta con los habitantes de algunas regiones, se 
observa que el águila representa a los intercesores de las alturas 
ante las divinidades. 

En esta breve revisión se establece que las canciones aymaras acuden al 
empleo de expresiones metafóricas por ser parte integral del lenguaje 
cotidiano. Las expresiones metafóricas transportan un significado 
que no les corresponde, por ejemplo, como en la personificación de 
montañas, cerros, animales y otros. En estas canciones, a los animales 
les son atribuidas cualidades humanas en las expresiones incluidas en 
las diferentes canciones registradas. La personificación, en palabras de 



181Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

Lakoff y Johnson (1995: 71-72), no es un proceso único general y uni-
ficado. Cada personificación es distinta según los aspectos de la gente 
escogida. Por lo tanto, este tipo de expresiones permite comprender 
una amplia diversidad de experiencias relacionadas con las actividades 
no humanas, en términos de motivaciones, características y activida-
des humanas. Este tipo de expresiones metafóricas son ampliamente 
utilizadas, particularmente en las canciones, no solo para referirse a 
cerros, montañas o animales, sino a muchas otras entidades, elementos 
naturales, fenómenos climáticos, astros y otros.   

5.	 El significado contextual de las expresiones metafóricas en 
las canciones

Las expresiones metafóricas solo se pueden comprender en una situación 
contextual ya que están revestidas de un manto que cubre los signifi-
cados más profundos. Así, en las canciones presentadas, los cerros son 
denominados Mika Tayka, Chhurqha Mallku, Wayna Walu, etc. De esta 
manera, personifican a seres humanos con diferentes denominativos 
como: madre, protector, autoridad, joven, etc. Estas canciones, a su vez, 
reflejan el significado metafórico que permite comprender que una mon-
taña real y física es percibida en términos de una entidad con cualidades 
humanas, así como los animales se conciben como varones o mujeres. 

Estas expresiones metafóricas evocan significados profundos a través de 
la connotación: así la montaña Tunupa es personificada como una madre, 
el Cerro Walu representa a un joven y el Cerro Chhurqha asume el papel 
de Mallku. Asimismo, los animales como el águila personifican a un 
Mallku, la perdiz representa a una ‘mujer’ que se embriaga y el ñandú a 
una persona que baila, etc. Como se puede advertir, en los contenidos de 
las canciones se evocan significados profundos que son fáciles de com-
prender, a partir de la relación existente entre los seres sobrenaturales, el 
hombre y los animales. Por lo tanto, decimos que las canciones aymaras 
transmiten significados profundos, traspasando los límites del lenguaje 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 182

cotidiano y como tales, creando otro mundo ideológico, un imaginario, 
un ambiente representado y sagrado. El hombre andino como poeta, 
conoce la eficacia de la poesía y de sus composiciones, pues a través de 
estas expresiones poéticas, percibe y concibe ese mundo trascendental. 
La diferencia entre el poeta sofisticado y el poeta andino radica en que el 
primero se expresa de manera escrita, utilizando letras que se conservan 
a través del tiempo; en cambio, el segundo, emplea la expresión oral con 
estilo propio, que se transmite de generación en generación, mediante 
la tradición oral y la memoria colectiva.

De acuerdo con los principios culturales y lingüísticos, el hombre an-
dino emplea las metáforas como una forma de relacionarse con el reino 
vegetal y con la naturaleza misma, al referirse a los camélidos que cría, a 
los cerros que contempla, a las aves que vuelan, al campo verde y florido; 
expresando la satisfacción, las alegrías, los peligros y las tristezas. Estas 
expresiones metafóricas son una característica de la concepción del 
mundo y del modo de vivir del hombre andino. El mérito de emplear 
las metáforas consiste en transmitir muchos significados profundos 
tratando de crear otro mundo ideológico que supera las normas del 
lenguaje cotidiano. Asimismo, el uso de las expresiones metafóricas es 
un mecanismo lingüístico que ayuda a comprender mensajes que usan 
elementos concretos para comunicar cosas abstractas. 

Por otra parte, en el contenido de las canciones aymaras se establece la 
conservación de las estructuras de la lengua, pues mediante este recurso 
lingüístico se llega a conservar formas léxicas antiguas. De este modo, 
pese a que el habla cotidiana presenta variaciones de una región a la otra, 
estas no interfieren en la comunicación. Por lo tanto, las canciones, los 
cuentos antiguos y otros géneros que forman parte de las tradiciones 
orales constituyen medios de conservación de los valores culturales y 
lingüísticos. Sin embargo, en los últimos tiempos, como consecuencia 
de la educación castellana, la movilidad social y el cambio climático 
a que están sometidos los habitantes de las diferentes regiones se ha 
degradado considerablemente el empleo de las lenguas indígenas ya 



183Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

que las generaciones jóvenes indican no saber o no recordar canciones 
antiguas, relatos andinos, dichos populares y otros. 

Por último, en las canciones aymaras se observan varios términos deri-
vados del castellano, como trinaski (está trinando), clavel (clavel), timpu 
(tiempo), tukt’asisa (tocando), rusasa (rosa), etc., como consecuencia de 
la coexistencia con el castellano y por la influencia que tiene esta lengua 
por su status de superioridad. Por otra parte, los términos que provienen 
del castellano no solo son resultado de dicha influencia, sino que su 
empleo representa una estrategia para ampliar el propio mundo de la 
poesía aymara. A través de estos términos o frases prestadas, la poesía 
y las canciones aymaras demuestran su riqueza léxica, una riqueza en la 
que los términos castellanos ya se han introducido hace bastante tiempo. 
La lengua receptora como el aymara, ha hecho una apropiación como 
ocurre en cualquier lengua en situación de contacto y como una forma 
de ampliar su fondo léxico. Por lo tanto, los préstamos del castellano son 
empleados de manera inteligente por sus compositores e intérpretes y 
son aprovechados para reducir la brecha léxica existente con el aymara. 

6.	 Conservación de imaginarios culturales por medio de can-
ciones aymaras 

Los significados que yacen al interior de las canciones comunican men-
sajes en relación con los diferentes aspectos socioculturales, por lo que 
su contenido está relacionado con ciertas fuentes del pasado histórico 
y cultural. Las canciones son expresadas de acuerdo con el desenvol-
vimiento de la actividad ritual mágico-religiosa, es decir, según el rito 
de fertilidad de la tierra, la reproducción del ganado, la protección de 
las comunidades, las ofrendas para las deidades, el amor, la alegría, la 
nostalgia, etc. Esta es la razón por la que las canciones presentadas 
están saturadas de metáforas en las que los animales aparecen personi-
ficados con dotes racionales, lo abstracto es objetivado, o las montañas 
y cerros son considerados como mallkunaka o madres que protegen 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 184

a las comunidades. En ellas se describen escenas de la vida cotidiana, 
como la actividad pastoril, y se establecen algunas normas sociales que 
manifiestan las alegrías, la satisfacción, la censura, la sanción contra 
los males, etc. Otras frases describen el ambiente de la puna, el modo 
de vivir, las actividades agrícolas, ganaderas y otros pasajes de la vida 
del hombre andino, como las luchas, triunfos, fracasos, la resistencia 
y la nostalgia. 

De acuerdo con las consideraciones anteriores, se establece que en las 
tradiciones orales se mantiene el conjunto de saberes trasmitidos por 
medio del lenguaje, precisamente oral. La forma de transmisión de la 
literatura andina, frente a la literatura occidental —propia de pueblos 
de tradición escrita—, es eminentemente oral porque utiliza el ‘código 
lingüístico’. Mientras que la segunda, es decir, la literatura occidental, 
utiliza el ‘código gráfico’ convencionalizado, es decir, la escritura. En 
las canciones aymaras se utiliza frecuentemente el código lingüístico 
(material sonoro) por sus características de comodidad y disponibilidad. 
Asimismo, las canciones no son homogéneas a lo largo de las distintas 
regiones, y en sus contenidos aparecen elementos mezclados: desde 
sus orígenes, que con el paso del tiempo se van modificando de una 
comunidad a otra, de una generación a otra, o se van adecuando según 
el interés de los intérpretes. De esta manera, las tradiciones orales 
resultan ser fuentes muy preciadas para los estudios de la historia y de 
otros aspectos de la vida de las comunidades andinas. Gracias a ellas, 
la transmisión de la información durante varias décadas, difundida por 
generaciones, se ha mantenido por siglos hasta el presente. Asimismo, 
en este patrimonio se conservan los conocimientos y la sabiduría que 
han desarrollado nuestros antepasados. Por esta razón, las tradiciones 
orales están constituidas por diversos recursos lingüísticos y culturales 
que pueden adoptar la forma de cuentos andinos, canciones aymaras, 
historias de vida, dichos populares y otros.

En cada región, comunidad o pueblo existe una diversidad de canciones 
relacionadas con los diferentes elementos de la naturaleza —monta-



185Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

ñas, cerros, ríos, lagos, sitios arqueológicos— y con personajes y seres 
protectores que actúan como humanos con identidad. Asimismo, en 
los estudios de los relatos orales no es posible establecer su origen ni 
sus autores, ni los lugares de su procedencia ni sus compositores, ya 
que los informantes nos remiten a tiempos antiguos, a los ancianos, 
abuelos o abuelas, entre otros. Sin embargo, podemos advertir que los 
contenidos de las canciones reflejan las intenciones, los imaginarios, la 
información de conocimientos y las experiencias del pasado, por lo que 
estos recursos lingüísticos se relacionan con las necesidades culturales, 
sociogeográficas y lingüísticas de cada región o localidad.

Todos los pueblos construyen su imaginario como un fortín histórico 
valioso que va más allá de la historia misma, en el que se va depositando 
el conjunto de prácticas vivenciales y experiencias del quehacer humano 
a lo largo de sus vidas. El saber cultural de los pueblos indígenas, en 
definitiva, está compuesto por las afirmaciones de las manifestaciones 
religiosas y por aquellas instituciones imaginadas que dependen de su 
misma idea para referenciarse como únicas y verdaderas. En tal sentido, 
el imaginario solo existe en la imaginación y en la mente, pero permite 
al ser humano manipular la información, íntimamente relacionada con 
sus creencias, para crear una representación especulativa en el pensa-
miento que se acumula en la memoria colectiva de los pueblos.

Estas afirmaciones se sustentan en la constatación de que las diferentes 
canciones son conservadas, modificadas y adecuadas a las características 
culturales, sociales y geográficas de las regiones y localidades. En este 
sentido, dado el carácter anónimo e histórico-local de las canciones de 
géneros diversos, existe una tendencia, por parte de las comunidades 
aymaras, a hacer propias las diferentes canciones tradicionales. La idea 
de mostrar la gran riqueza de relatos orales propios de una región o 
de una localidad expone también la identidad cultural, el apego a la 
lengua y la cultura aymara. Por esta razón sostenemos que las diferen-
tes canciones responden a intereses culturales y lingüísticos, según las 
características sociogeográficas propias de las regiones o localidades. 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 186

Por lo tanto, las tradiciones orales que concentran canciones, relatos 
orales, dichos populares y otros  géneros  se constituyen en fuentes 
creadoras y de preservación de imaginarios culturales que forman parte 
del patrimonio inmaterial del pueblo Aymara.

7.	 Los defensores y conservadores del patrimonio tradicional 
e inmaterial

En el trabajo de campo y en las actividades de recopilación de los relatos 
orales no es posible acudir a cualquier persona de la comunidad, sino 
que se debe buscar e identificar personajes especializados que conser-
van en sus recuerdos, los cuentos andinos y las canciones aymaras. En 
nuestro recorrido por las diferentes comunidades, hemos formulado 
las siguientes preguntas a los entrevistados: ¿quiénes son los creadores 
de las canciones aymaras?, ¿quién o quiénes contaron esas historias?, 
¿quiénes interpretan dichas canciones?, ¿para qué y en qué contexto?, 
etc. Al mismo tiempo, surgieron otras preocupaciones, siendo la prin-
cipal la degradación y pérdida del uso de dichos recursos y elementos 
culturales en las generaciones jóvenes. Este proceso de degradación 
debe ser de interés prioritario para los investigadores ya que, si una 
comunidad lingüística pierde el uso de la lengua con todos los elementos 
culturales que conlleva en ella, se pierde también la cultura y parte de 
la humanidad misma. Personalmente, he realizado preguntas a perso-
nas que interpretan las canciones aymaras y he encontrado respuestas 
como: Nayratpacha ukhampuniw ukaxa (desde antes siempre había sido 
así), Ukax nayra kirkiwa (esas son canciones antiguas), nayra jaqinakax 
ukhampun kirt’asipxirityna (la gente de antes siempre cantaba así), ji-
chhakamaw ukham kirt’asiskapxtha (hasta ahora seguimos cantando así), 
entre otras respuestas que aportan considerablemente sobre el origen, 
el tiempo de vigencia, el interés en las canciones aymaras y otros.
  
Asimismo, dado que los miembros de las comunidades se conocen entre 
sí, son capaces de sugerir acudir a ciertas personas adultas, mujeres o 
varones que son expertos intérpretes y que conservan una diversidad 



187Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

de elementos culturales como parte de la memoria colectiva. Mientras 
que, en las generaciones jóvenes, diversas causas como la educación, la 
urbanidad, la modernidad, la tecnología, el cambio climático y otras han 
ocasionado que este patrimonio cultural esté quedándose en el olvido. 
Por lo que esta generación constituye un factor de riesgo para la pérdida 
de este tipo de recursos y elementos culturales. Otra de las experiencias 
aprendidas en la labor de recopilador de las tradiciones orales, nos per-
mite establecer que los Jilïrinaka (personas mayores y sabios), Awkinaka, 
Taykanaka (abuelos y abuelas), y Mallkunaka (autoridades originarias 
mujeres y varones) son los principales guardianes y conservadores de 
la tradición y de la memoria colectiva de las comunidades. Estos per-
sonajes con conocimientos ancestrales sobre el tiempo, el espacio y la 
misma naturaleza, se constituyen en los verdaderos protectores de las 
tradiciones orales como lo son las canciones y otros. Asimismo, dichos 
personajes desempeñan la función social y cultural de transmisores de 
los hechos del pasado a las generaciones siguientes. La diversidad de 
canciones es interpretada en varias regiones por hombres, mujeres y por 
algunos jóvenes de ambos sexos en acontecimientos comunales como 
jaqichäwi (matrimonio), rutucha (corte de cabello), yapu sata (siembra), 
markha/t’ikha (floreo del ganado), utachaña (construcción de casa) y en 
otras circunstancias.
 
Los abuelos, padres o personas mayores, en muchos casos, asumen el 
papel de intérpretes de las canciones aymaras, mientras que los menores 
ocupan el rol de receptores, forma en que se mantienen las tradiciones 
orales hasta nuestros días. Las personas consideradas como yatiri o awki 
son muy respetadas por su función de guardianes de las tradiciones 
orales, ya que tienen la tarea de conservar y transmitir estos elementos, 
tan relevantes para la cultura. Como sabemos, los cuentos y las can-
ciones se narran y cantan en muchas regiones, por distintas personas, 
en reuniones nocturnas y en otros acontecimientos especiales, por lo 
general. Sin embargo, existen otros acontecimientos más específicos en 
los que se interpretan canciones aymaras, dependiendo de la ocasión y el 
periodo de tiempo, conforme al modelo cultural andino. Cabe señalar 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 188

que la narración de cuentos y cantos no solo difunde el conocimiento 
acerca de las tradiciones orales, sino que transmite los saberes andinos 
a generaciones más jóvenes. Un articulador importante de estos saberes 
es el yatiri, nexo entre el jaqi y las deidades, que dialoga con estas como 
si estuviera interactuando cara a cara. En la concepción de T. Huanca 
(1989: 38) el yatiri es el sujeto que practica una preparación ritual 
compleja, acumulando conocimientos mágicos y religiosos, que casi 
siempre están relacionados con las tradiciones orales de los pueblos. 

Figura 41 
Adulto de Mayor de Moco Moco, provincia Camacho 

 
 

Fuente: Apaza, Ignacio (2012 y 2015). Adulto mayor, los más conservadores 
de su lengua y cultura [Fotografía] Archivo personal del autor



189Normas socioculturales y lingüísticas en las prácticas de las canciones 

Figura 42 
Adulta mayor de Machacamarca, provincia Aroma

Fuente: Apaza, Ignacio (2012 y 2015). Adulta mayor, los más conservadores 
de su lengua y cultura [Fotografía] Archivo personal del autor

Dadas dichas características, los guardianes vigorosos de las tradicio-
nes orales son los ancianos, yatirinaka, mallkunaka, awkinaka de las 
comunidades, quienes permiten sensibilizar sobre la importancia de 
investigar y conocer sus raíces culturales, con el fin de valorar su riqueza 
y su patrimonio étnico y cultural. De esta manera, se puede favorecer 
el diálogo con los mayores que, por excelencia, son los conservadores 
de su cultura, para descubrir las estrategias de reconstrucción de los 
hechos del pasado, lo que llega a constituir la historia de los pueblos. 
Asimismo, es necesario comprender que cuando los padres narran 
historias a sus hijos, o los abuelos a sus nietos, fungen como libros 
vivientes de la comunidad. Por lo tanto, estos recursos intangibles ex-
presados en el lenguaje oral poseen una enorme importancia cultural 
que implica, al mismo tiempo, el intercambio de costumbres y formas 
de comportamiento. Por ello, es necesario analizar el valor y el signi-



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 190

ficado que conlleva este patrimonio cultural que se desarrolla, a través 
del tiempo, en la dinámica cultural y en los cambios sociales. En este 
sentido, la tradición oral es un medio de transmisión de valores, ideas 
y costumbres, para cuya preservación es necesario realizar labores de 
rescate de este cofre invaluable de tradiciones, costumbres, modos de 
vida, vestuario, fiestas, dichos populares, lenguajes, mitos, leyendas del 
pasado y demás, con el fin de fortalecer la visión aymara del mundo en 
su verdadera dimensión sociocultural. 



VII
Consideraciones finales

Este trabajo sobre las jayllinaka o kirkinaka en sus diversas dimensiones 
socioculturales y lingüísticas permitió reflexionar sobre los diferentes 
aspectos relacionados con el valor cultural e intrínseco que yace en sus 
contenidos. En dichas canciones se reflejan las relaciones existentes 
entre el hombre, la naturaleza, los animales; así como la reciprocidad 
existente entre todos los elementos que conforman la cosmovisión ay-
mara. Las expresiones y frases metafóricas presentes en los contenidos 
de las canciones se refieren al amor, la alegría, los seres protectores, y la 
identidad cultural de los pueblos, entre otros temas. Asimismo, hablan 
de los animales que ellos crían y cuidan, de las autoridades originarias, 
de los pastores, de los cultivos, las plantas, los lagos y ríos, etc. Por medio 
de estas canciones se expresan sentimientos de respeto, satisfacción y 
cariño hacia las deidades mayores y menores. En sus contenidos, las 
montañas, los cerros, los animales y otros elementos de la naturaleza 
asumen la representación de personas, mediante el proceso de objetiva-
ción, corporeización y personificación. En el contexto de las canciones 
aymaras, el hombre andino entra en una relación directa con lo sagrado, 
las actividades cotidianas y deseos de bienestar de las comunidades 
por medio del discurso imaginativo, mítico y religioso. Mediante las 
canciones aymaras, los intérpretes (sean varones o mujeres, mayores o 
menores) perciben el mundo imaginario, representado y sagrado. De 
esta manera, crean un mundo ideológico, que a su vez establece una 



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 192

relación triádica entre hombre, naturaleza y animal, coherente con la 
concepción holística del pueblo andino. 
 
Como se sabe, en la cultura aymara, la música y las canciones aymaras 
tienen su tiempo y lugar específico; se ejecutan y se cantan en eventos 
míticos y religiosos y en circunstancias que se conjugan con la naturale-
za, representada por la Pachamama, los Achachilas y otros seres protecto-
res de la comunidad. Por esta situación, los aymaras de la región andina 
guardan mucho respeto y cariño hacia la Pachamama que los cobija, 
junto con las montañas y cerros apunaka, uywirinaka, wak’anaka y otros 
que actúan como intercesores ante los seres sobrenaturales y sagrados. 
En este escenario mítico y religioso, el hombre del altiplano boliviano 
guarda en su memoria colectiva una gran riqueza de tradiciones orales 
que perviven mediante el lenguaje oral en diferentes cuentos, canciones, 
mitos y más.

En nuestras visitas, establecimos que los habitantes de las comunidades 
aymaras narran sobre sucesos fantásticos, misteriosos y entretenidos, 
relacionados con los seres protectores que son representados por 
montañas y cerros, autoridades originarias, animales e insectos, entre 
otros. Asimismo, interpretan canciones sobre los seres sobrenaturales, 
formulan adivinanzas, relatan chistes, etc. Por lo que, las canciones ay-
maras constituyen uno de los elementos culturales que, por su carácter 
oral, se conservan y se transmiten de generación en generación. Sin 
embargo, como consecuencia de los cambios sociales emergentes, en 
los últimos tiempos, dichas canciones pueden modificarse o acomodarse 
al interés de las comunidades, distorsionarse o simplemente perderse, 
en el peor de los casos.

 Los habitantes de las regiones andinas, con su fortaleza, esfuerzo y 
trabajo, lograron desarrollar ideologías e imaginarios por medio de 
las canciones, junto con otros elementos, manteniendo su admiración 
y respeto por la naturaleza. En este contexto, los antecedentes de estas 
manifestaciones socioculturales y lingüísticas suministran elementos 



193Consideraciones finales

para la comprensión de los valores que subyacen en sus contenidos. 
Mediante estas expresiones se establece que el hombre andino y sobre 
todo la mujer, mantiene y cultiva la riqueza lingüística que permite 
exteriorizar sus conocimientos, sus sentimientos y experiencias de la 
vida cotidiana. En algunos casos, a través de las canciones, expresan su 
poder de persuasión política, su pensamiento, su experiencia en la vida 
del campo, su actividad pastoril, el aprecio hacia su ganado, el respeto 
a las deidades y el modo de vida de las comunidades.  

Por todo lo anteriormente expuesto, este estudio contribuye valio-
samente a la producción de nuevos conocimientos socioculturales y 
lingüísticos con la perspectiva de recuperar y promover el desarrollo 
de las culturas indígenas. Asimismo, las reflexiones y las propuestas 
formuladas en este estudio deben contribuir a que se tomen decisiones 
concretas para la implementación de tareas y acciones específicas que 
permitan superar los problemas lingüísticos y culturales que están a la 
espera de soluciones.  

La riqueza cultural se refleja en las tradiciones orales con contenido 
ritual y metafórico por lo que las canciones comunican mensajes pro-
fundos, expresan el sentimiento y reafirman la identidad cultural del 
hombre andino. En sus contenidos, describen el ambiente natural, las 
escenas de la vida cotidiana, el acontecer del tiempo, el espacio y la 
situación. Los intérpretes sabios y experimentados como yatirinaka, 
mallkunaka y awkinaka, sean mujeres o varones, acuden al uso de 
expresiones metafóricas para transmitir significados profundos por 
medio de ellas, superando los límites del lenguaje cotidiano. A través 
de las metáforas, se crea e interpreta ese mundo imaginario y sagrado 
arraigado a la ideología del hombre andino. Por lo tanto, las canciones 
aymaras constituyen un archivo cultural viviente que guarda la esencia, 
la forma, el imaginario, el ideal y el pensamiento de los pueblos. 

Como otras de las conclusiones a las que llegamos, a partir de nuestras 
observaciones, se establece la necesidad de rescatar y preservar los di-



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 194

ferentes elementos culturales, entre ellos las canciones aymaras, pues 
constituyen una fuente importante de rastros culturales únicos que, 
posteriormente, se convertirán en un instrumento valioso para entender 
la historia de nuestros pueblos. En este sentido, se debe recuperar los 
conocimientos desarrollados, apropiándonos de sus creencias profundas 
y sus sentimientos, para comprender los legados de nuestros antepasados 
más remotos. Por otra parte, este estudio sobre las canciones aymaras 
contribuye valiosamente a la producción de nuevos conocimientos lin-
güísticos sobre el aymara, con la perspectiva de promover socialmente 
el desarrollo de las lenguas indígenas. La tradición oral es un medio 
de transmisión de valores, ideas y costumbres para la que es necesario 
realizar labores de rescate y preservación, que salvaguarden este cofre 
de bienes patrimoniales. Las riquezas inmateriales presentes en los ima-
ginarios de los pueblos están constituidas por modos de vida, vestuario, 
canciones, fiestas, dichos populares y otros, con el fin de fortalecer la 
visión aymara del mundo en su verdadera dimensión. Por último, con 
las acciones de recuperación y de preservación de este patrimonio, se 
fortalece también la identidad cultural en el contexto de la visión andina 
del mundo, desplegada en sus dimensiones sociocultural y lingüística.



VIII
Bibliografía

Apaza, Ignacio (1987). “Tatal Wanqiña. Un ritual de la lluvia”. En 
Reunión Anual de Etnología. La Paz: Museo Nacional de Etnografía y 
Folklore. 
Apaza, Ignacio (2008). Estructura metafórica del tiempo en el idioma aymara. 
La Paz:	 Instituto de Estudios Bolivianos-UMSA. 

Apaza, Ignacio (2015). “Función social y cultural de las canciones ayma-
ras”. En: Antología de la Revista de Estudios Bolivianos. La Paz: Instituto 
de Estudios Bolivianos-UMSA. 

Arnold, Denise y Yapita, Juan de Dios (1998). Gente de carne y hueso. Las 
tramas del parentesco en Los Andes. La Paz: Biblioteca de Estudios Andinos.
Arnold, Denise y Yapita, Juan de Dios (1999). Río de vellón, río de canto. 
Cantar a los animales, una poética andina de la creación. La Paz: HISBOL, 
S. R. L. 
Bertonio, Ludovico (1984). Vocabulario de la lengua aymara (Ed. facsimi-
lar; obra original publicada en 1612). Cochabamba: CERES – MUSEF.

Carter, William y Mamani, Mauricio (1982). Irpa Chico: Individuo y 
comunidad en la cultura aymara. La Paz: Librería-Editorial Juventud.

Centro Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inma-



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 196

terial de América Latina. (2017). Tradición oral aymara. Cusco: Centro 
Regional para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de 
América Latina.

Cerrón-Palomino, Rodolfo (2003). Castellano andino. Aspectos sociolin-
güísticos, pedagógicos y gramaticales. Lima: Pontificia Universidad Católica 
del Perú-Cooperación Técnica Alemana.

Córdoba Rodríguez, Félix (2002). Introducción a la lexicografía española. 
Olomouc: Facultad Filozofická, Universidad Palacký.

Corporación Nacional de Desarrollo Indígena (CONADI). (2019, 
enero 23). Canciones en aymara revitalizan la lengua ancestral. El Sol 
de Iquique. https://elsoldeiquique.cl/canciones-en-aymara-revitali-
zan-la-lengua-ancestral/
 
Dubois, J., Giacomo, F., Guespin, L., Marcellesi, J.-B., Mevel, J.-P., & 
Dubois-Charlier, C. (1979). Diccionario de lingüística. Madrid: Alianza 
Editorial.

Estado Plurinacional de Bolivia (2009). Constitución Política del Estado 
Plurinacional de Bolivia. La Paz: La Razón.

Flores, Jorge (comp.). (1977). Pastores de la Puna. Uywamichiq punaru-
nakuna. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.
Gaceta Oficial de Bolivia. (1953). Reforma Agraria de 2 de agosto de 1953. 
La Paz.

Gaceta Oficial de Bolivia. (2010). Ley No. 070 Avelino Siñani – Elizardo 
Pérez. La Paz.

Gondenzzi, Juan Carlos (comp.) (1999). Tradición oral andina y ama-
zónica: Métodos de análisis e interpretación de textos. Cuzco: Centro de 
Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”.



197Bibliografía

Grillo, Eduardo y Grinaldo, Renfijo (1990). Agricultura y cultura en Los 
Andes.  La Paz: Hisbol.

Harris, Marvin (1986). Introducción a la antropología general. Madrid. 
Alianza Editorial. 

Harris, Olivia (1988). “Etnomusicología en el Norte de Potosí”. En A. 
M. Hocquenghem (ed.), Jayma Afio VI. La Paz. 

Howard-Malverde, Rosaleen (1999). “Pautas teóricas y metodológicas 
para el estudio de la historia oral andina contemporánea”. En: Tradición 
oral andina. Métodos de análisis e interpretación de textos. Cuzco: Centro 
de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”.

Huanca, Tomás (1989). El yatiri en la comunidad aymara. La Paz: Edi-
ciones CADA.

Huayhua, Felipe (2003). “Aymara Wankaña Yapuchawina. (canciones 
aymaras. Signos de la actividad agrícola)”. En Escritura y Pensamiento 
(73-94). Perú: Año VI, No. 12.
 
Instituto Nacional de Reforma Agraria (1996). Ley INRA de 18 de 
octubre 1996.

Lakoff, George y Johnson, Mark (1995). Metáforas de la vida cotidiana. 
Madrid: Ediciones Cátedra.

Layme Pairumani, Félix (1984). “La concepción del tiempo y la música 
en el mundo aymara”. En M. P. Baumann (ed.), Cosmología y música en 
los Andes (107–116). Madrid: Iberoamericana/Vervuert. Recuperado de 
https://publications.iai.spk-berlin.de › servlets

Llanque, Domingo (1990). La cultura aymara: desestructuración o reafir-
mación de la identidad. Puno: Instituto de Estudios Aymaras.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 198

Martin, Eusebia (1972). ¿Qué es la investigación lingüística? Buenos Aires:  
Universidad Nacional de Buenos Aires. 

Mendoza, Javier (2015). El espejo aymara. Ilusiones ideológicas en Bolivia. 
La Paz: Plural editores.

Ministerio de Cultura y Turismo (2012). Música aymara. Bolivia. Perú: 
Núcleo focal de CRESPIAL en Bolivia. 

Molina, Ramiro y Lecoq, Patrice (1983). “La etnoarqueología y la 
etnografía del salar de Uyuni y Coipasa (Proyecto de investigación)”. 
La Paz: Museo Nacional de Etnografía y Folklore. 

Monast, J.  E. (1971).  Los indios aymaraes. Buenos Aires: Ediciones, 
Cuadernos Latinoamericanos.

Montes, Fernando (1986). La Máscara de piedra. Simbolismo y personalidad 
aymara en la historia. La Paz: Comisión Episcopal de Educación. 

Murra, Víctor (1975). Formaciones económicas y políticas del mundo andino. 
Lima: Instituto de Estudios Peruanos.  

Núñez, Rafael (1999). “Could the future Tastes Purple? Reclaiming 
Mind. Body and Cognition”. En R. Nuñez y W. J. Freeman (eds.) Reclai-
ming Cognition: The Primacy of Action, Intention and Emotion. Thorverton, 
UK: Imprint Academic.

Núñez, Rafael; Neumann, W. y Mamani, Manuel (1997). “Los mapeos 
conceptuales de la concepción del tiempo en la lengua aymara del Norte 
de Chile”. Boletín de Educación, 28, 47–55.

Pratt, Henry (ed.) (1949). Diccionario de sociología. México: Fondo de 
Cultura Económica.



199Bibliografía

Ramírez, Alfredo (2009). El patrimonio lingüístico: entre la tradición escrita, 
la representación iconográfica y la oralidad. México: INAH.

Rivano, Emilio (1997). Metáfora y lingüística cognitiva. Santiago: Bravo 
Allende Editores. 

Taller de Historia Oral Andina (THOA) (1994). Aymara siwa sawinaka 
(amtawi) Cuentos de la tradición oral aymara (memoria). La Paz:  En-
cuentro Andino Amazónico de Narradores Orales.

Tomoeda, Hiroyasu (1985). Pastores andinos y canciones. La Paz: Museo 
Nacional de Etnografía y Folklore. (Archivo Oral, AM 394), La Paz.

UNESCO (2003). Los ámbitos del patrimonio cultural inmaterial. España: 
Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la 
Cultura. 

Van den Berg, Hans (1985). Diccionario religioso aymara. Iquitos: Centro 
de Estudios Teológicos de la Amazonía. 

Van den Berg, Hans (comp.) (1992). Cosmovisión andina. La Paz: UCB/
HISBOL.

Yampara, Simón (1992). “La economía comunitaria aymara”. En La 
cosmovisión aymara. La Paz: UCB/HISBOL. 





 IX
Anexo

1.	 Introducción

En esta sección última, se presenta un listado de términos aymaras 
utilizados en la descripción y análisis, proporcionando la equivalencia 
en castellano de cada uno. En otros casos, explicando el significado 
de las palabras aymaras más especializadas o importantes en el con-
texto de esta investigación. De esta manera, en el presente estudio, se 
entiende por léxico especializado, el vocabulario que, por lo general, 
se refiere a áreas de conocimiento de las ciencias humanas y ciencias 
naturales implicadas en el presente trabajo. Como se sabe, el léxico es 
un mecanismo fundamental en el aprendizaje de una lengua por ser 
el componente que da sentido al sistema lingüístico. Además, cabe 
señalar que sin el aprendizaje del léxico de una lengua no puede haber 
comunicación, lo cual generalmente constituye el objetivo más impor-
tante para el aprendizaje de los educandos. Bajo estas características, de 
acuerdo con los criterios de F. Córdoba (2001: 9), no siempre es fácil 
establecer una clasificación rigurosa de las obras lexicográficas ya que 
muchas de las propuestas lexicográficas no han sido elaboradas desde 
perspectivas lingüísticas. Asimismo, en los denominados glosarios 
pueden estar presentes términos de cultismo, estándar, coloquialismo 
o indigenismo, según el registro lingüístico empleado, las variaciones 
dialectales, las formas de habla de un grupo social determinado, por 
clase, edad, profesión, etc.  



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 202

2.	 Características del léxico

El léxico es el patrimonio y el bien común de toda lengua, es un compo-
nente fundamental en el aprendizaje de una lengua por ser el elemento 
importante que permite la puesta en práctica del sistema lingüístico, 
sin cuya aplicación no sería posible lograr la comunicación. El léxico, 
entonces, es el conjunto de palabras de una lengua que el hablante co-
noce o emplea para comunicarse con una persona o grupo de personas 
de una región o en un período determinado. Por las características del 
estudio, se han utilizado varios términos aymaras y para no alterar su 
significado original de los contenidos de las canciones se ha optado por 
la traducción libre centrada en el significado de estas. En este contexto, 
con la finalidad de contribuir en la comprensión de mensajes, acompa-
ñamos al final de este libro, un listado de términos aymaras ordenados 
alfabéticamente, con su traducción al castellano y, en algunos casos, 
con pequeñas explicaciones. 

3.	 Glosario de términos aymaras utilizados en este estudio

Por glosario entendemos al catálogo alfabetizado de las palabras y ex-
presiones de uno o varios textos, que incluyen sus significados, junto 
con algún comentario en caso necesario. En esta lista breve se presentan 
y se explican los significados de las palabras aymaras utilizadas y consi-
deradas como importantes en este trabajo. Se han utilizado alrededor 
de 280 términos aymaras, cuyos significados representan el contexto 
sociocultural y lingüístico del aymara. Asimismo, para facilitar su com-
prensión, se ofrecen sus equivalencias en castellano y descripciones 
adicionales, de ser requerido.  



203 Anexo

Achachila. - Abuelo, en aymara con este nombre también se designa 
a los seres protectores de la comunidad. 

Achachilanaka. - Todos los seres queridos que se encuentran ya en 
la otra vida, desde donde actúan como intercesores ante los dioses y 
otros seres protectores.

Aka pacha. – La tierra y el espacio vital del hombre, de los animales y 
de las plantas. También es el hábitat de la Pachamama, de los achachilas 
y de los espíritus del mundo aymara.

Alax pacha/alay pacha. - Cielo, espacio superior infinito, azul de día 
y poblado de estrellas por la noche. 

Alay mara. - Años que ya pasaron.

Allpachu/allpaqa. - Una especie de camélido andino dotado de lana 
fina, mamífero y rumiante.

Amta. - Decisión, memoria, facultad de recordar. 

Amtasiña. - Recordar con nostalgia.

Amuyu. - Razón, facultad de pensar y planificar.  

Amuyuña. - Observar, reparar, fijar una cosa o examinar con atención.

Anataña. - Jugar/Juguete. Objetos con que juegan los niños.

Anata. - Fiesta de carnavales en las que se ejecutan varias actividades 
rituales con música, canto y bailes.

Añathuya/añasu. - Zorrino, mamífero carnívoro nocturno que despide 
un olor muy fuerte.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 204

Apachita. - Montículo artificial de piedra que se encuentra en deter-
minados lugares de caminos, especialmente, en las cimas de los cerros 
y cumbres. Los viajeros que pasan por dichos lugares lanzan piedras 
y dejan hojas de coca masticadas como señal de que han dejado allí su 
cansancio.

Aptaña. - Alzar, levantar, elevar algo, encumbrar o levantar algo en alto.

Apthapi. - Recojo o acumulación de varias cosas. Tiempo de cosecha o 
periodo de trabajo en que recoge frutas. Merienda comunitaria.

Arax saya. - Parcialidad de arriba y unión de grupo de personas con 
fines comunes separándose para formar un grupo en la parte de alta 
de la comunidad.

Armaña. - Olvidar, abandonar, dejar.

Aru. - Voz, lengua o idioma de un país o de una región específica.

Aruma/arama. – Noche.

Arunaka. - Palabras, lenguas, idiomas.

Aski/wali. - Bien, bueno, aceptable.

Awatiri. - Pastor(a). Persona que cuida el ganado, especialmente, ovejas 
y llamas. 

Awicha. - Abuela. Deidad benigna que está cerca al fogón, en algún 
tejido o en ruinas antiguas. 

Awichu. - Con este nombre se dirigen a los seres queridos que se en-
cuentran ya en otra vida desde donde actúan como intercesores entre 
los dioses y otros seres protectores.



205 Anexo

Awki. - Anciano. En la variedad aymara de Oruro y Potosí, awki es 
la persona de mayor experiencia para realizar ritos y ceremonias para 
diferentes actividades agrícolas, ganaderas y otras. 

Awkichu. - Persona mayor que se desempeña sus labores como criado. 
En algunas variedades también se asigna este término a los seres protec-
tores de la comunidad, representada por momias de sitios arqueológicos.

Awki qullu. - Montaña de características acamellonadas ubicada en 
la provincia Pacajes del departamento de La Paz, considerado como 
mayor o padre de las montañas de la región.  

Awti pacha. - Periodo seco y de larga duración. 

Axawiri. - Nombre aymara de la actual localidad de Caquiaviri de la 
provincia Pacajes. Nombre de una variedad de papa.

Ayllu. - Grupo de personas unidas por algunos lazos familiares que, 
con el tiempo,	erróneamente, se ha llegado a denominar comunidad.

Ayllunaka. - Conjunto de comunidades que conforman una marka.

Aymara. - Nombre cultural y lengua de la nación aymara. Nombre de len-
gua o Idioma. ‘aymara’ como adjetivo marca la pertenencia a esta cultura.

Aymar thakhi uñt’aña. - Poseer competencia lingüística y dominio de 
las habilidades de la gramática aymara.

Aymar yatiña. - Conocimiento, tener competencia oral y escrita de 
la lengua.

Aynach saya. -  Parcialidad de abajo y unión de grupo de personas con 
fines comunes separándose para formar un grupo en la parte de baja 
del territorio.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 206

Apilla. – Oca, variedad de tubérculo.

Ayni. - Ayuda o servicio de reciprocidad. En la cultura aymara el ayni 
consiste en cooperar en ciertas actividades con trabajo o proporcionan-
do ciertos objetos que son devueltos en un tiempo prudente.

Aynuqa. - Conjunto de parcelas sembradas en la tierra comunal que se 
cultivan en forma rotatoria cada 8 a 10 años de descanso.

Chacha. - Fuerte, mucho, demasiado. Hombre, varón, persona de 
sexo masculino. Con este término también se denomina al marido o 
al esposo.

Chapar aru. - Poema, poesía. Obra en verso de alguna extensión.

Charanku. - Instrumento musical de cuerda, relativamente, pequeño.

Chari. - Préstamo en especie.

Ch’alla. - Ceremonia que consiste en derramar un poco de alcohol al 
suelo, en honor a la Pachamama, antes de beber.

Ch’ama. - Fuerza, energía concentrada. Difícil, complicado.

Ch’amakani. - Dueño de la oscuridad. Especialista ambivalente que 
puede hacer el bien o el mal según el pedido.

Chika aruma. - Media noche.

Chika uru. - Medio día, mitad de un día.

Chillima. - Montaña considerada como un ser protector, ubicada en 
la provincia Daniel Campos de Potosí.



207 Anexo

Ch’inqhata. - Papa o fruta dañada.

Ch’iqi ch’iqi/jama nukhu. - Una especie de escarabajo. Busca el es-
tiércol para alimentarse y hacer bolas, dentro de las cuales deposita 
los huevos.

Chullpa. - Momia, lugar de entierro y torre funeraria de la antigua 
cultura andina que se encuentran en las cimas de cerros o colinas.  

Chullpa ch’akha. - Resto de huesos de las momias de las torres fune-
rarias.

Chhullunkha. – Hielo. Nombre aymara de alguna localidad.

Chunchu. - Se denomina con este término, generalmente, a los natu-
rales de la región selvática escasamente incorporados en la civilización 
occidental y por extensión a una variedad de danza de las regiones 
orientales.

Chuyma. - Pulmón, órgano muscular. Chuyma, en otro contexto, se 
concibe como el centro de la conciencia, la madurez y las emociones 
afectivas de las personas.

Chhurqha mallku. - Una de las montañas de la región intersalar de 
Uyuni y Coipasa considerado como uno mallku o ser protector de las 
comunidades aledañas. 

Ch’uñu. - Papa deshidratada muy usada en la comida criolla de la 
región andina.

Illampu. - Montaña conocida también con el nombre de nevado de 
Sorata por su proximidad a esta población de la provincia Larecaja del 
departamento de La Paz y considerado como uno de los seres protec-
tores de la región.  



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 208

Illimani. - Montaña que se encuentra a una altura de 6.460 msnm, 
ubicada cerca de la ciudad de La Paz. Es la cordillera con mayor altura 
y es considerada una de los más poderosas y sagradas.

Imilla. – Niña, adolescente, mujer menor de edad.

Inti/Tata inti. - Sol, padre sol.
 
Inti jalanta. - Entrada, caída, ocaso del sol.

Inti jalsu/inti mistu. - Salto del sol, salida del sol.

Inti jaqukipta. - Vuelta del sol.

Inti thuqta. - Salto del sol.

Iñta/uñaqa. - Cara, fisonomía.

Irpa kirki. - Canción o melodía que se ejecuta en la visita a los fami-
liares de la novia o de la futura nuera.

Irpaqa. - Parte de la tradición del matrimonio aymara en la que los 
padres y familiares se llevan a la novia.

Irpasiña. - Llevarse a la novia a escondidas.

Iwija/iwija/iwisa. - Oveja, carnero.

Jach’a. - Grande, mayor.
 
Jach’a Pirapi. - Montaña de forma trapezoidal ubicada al este del cantón 
Achiri de la provincia Pacajes del departamento de La Paz, considerada 
como uno de los benefactores de la región.



209 Anexo

Jach’a mallku. - Autoridad originaria principal de la comunidad que 
preside un parlamento de ‘mallkunaka’ y ‘jilaqatanaka’ de cada ayllu y 
de la ‘marka’.

Jach’a qullu. - Montaña ubicada en la provincia Daniel Campos de 
Potosí considerada por sus habitantes como protectora y mallku quien, 
en el pasado fue pretendiente de Tunupa.

Jak’achaña. - Acercar, aproximar.

Janq’u amaya. - Alma blanca, nombre de una localidad de la provincia 
Manco Kapac del departamento de La Paz

Jallu pacha. - Época de la lluvia del año, tiempo de lluvias.

Jamusiña. - Juego, jugar a las adivinanzas.

Jaririnkhu/jararankhu/jarankhu. - Lagarto, reptil terrestre.

Jaqi. - Persona, hombre. Individuo de la especie humana hombre o 
mujer.

Jawira. - Río, corriente natural de agua. Arroyo, río pequeño considerado, 
en algunos casos, como sagrado

Jaya. – Lejos.

Jaya pacha. - Tiempo lejano que puede ser futuro o pasado.

Jaylli. - Canción. Composición literaria en verso que se ejecuta en 
forma cantada, según periodos de tiempo.

Jayma. - Conjunto de bienes comunes de la producción y ganadería. 
Trabajo conjunto por el bien comunal.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 210

Jayp’u. - Tarde, atardecer.

Jayp’u aruma. - Hora ya avanzada de la noche.

Jayu q’ara. - Los habitantes de la región intersalar de Uyuni y Coip-
sasa, denominan ‘jayu q’ara’ al inmenso salar de Uyuni por su dureza 
y su textura.

Jayst’aña. - Alejarse, avanzar.

Jichha. - Ahora, tiempo presente.

Jilaqata/jilanqu. – Autoridad originaria principal de la comunidad o 
del ayllu.

Jilïri. – Mayor. Persona mayor con experiencia que orienta y aconseja 
a los miembros de la 	 comunidad. 

Jiwak arsuña. - Hablar con propiedad y elegancia.

Jiwaña. - Morir, dejar de existir.

jutaña. – Venir.

Jutiri. - El que viene.

juyphi. – Helada.

juyphi pacha. - invierno. Época de la helada del año, tiempo de heladas 
en que se elaboran el chuño.

Kalwaryu. - Lugar sagrado ubicado en alguna altura del cerro. Los 
comunarios suben al kalwaryu para ofrecer ofrendas a los ‘achachilas’ 
de la comunidad y pedir protección. A este sitio suben en fiestas de la 
siembra, cosecha y otros. 



211 Anexo

Katuña. - Agarrar, atrapar, agarrador.

Kasarasiña. - Contraer matrimonio, el término proviene del castellano 
‘casarse’.

K’atutuña. – Tiritar, temblar de frío, sufrir.

K’illpha. - Ceremonias de marcado de ganado, junto al floreo de cul-
tivos, casas y vehículos.

Kirki. -  Canción, copla que se ejecuta en forma cantada en ceremonia 
de la ‘k’illpha’ o florero del ganado o en periodos específicos de agri-
cultura y ganadería.

Kirkiña. - Interpretar canciones dedicadas al ganado durante la cere-
monia de la k’illpha y en periodos de la reproducción.

K’ipha. - Papa que se produce por sí mismo después de ser abandonado 
en el surco de la primera o en la segunda cosecha.

Kuraka. - Autoridad originaria de quechuas y aymaras. En el pasado 
kuraka fue equivalente al gobernador de la provincia del Tahuantinsuyo.

Kusikusi. - Variedad de araña que corretea en zigzag.

Kusisiña/k’uchisiña. - Alegrarse de algo, de algún logro o beneficio.
 
Khuri mara. - Años que ya pasaron del cual solo quedan recuerdos.

Larilla/qamaqi. – Zorro, zorra.

Laqatu. - Gusano grande y gordo de tierra.

Laruña. - Reír, reír a carcajada.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 212

Larch’ukiña. - Reírse repetidamente, mirando a su rival.

Lastaña. - Padecer, llegar a sufrir por el frío.

Laxra chinu. – Trabalengua.

Laqa. - Cielo, arriba.

Laq’u. - Gusano, animal dañino como el zorro.

Layra/nayra. - Ojo, antes, antigüedad.

Lichiwayu. - Danza autóctona de los productores de leche.

Liqi liqi. - Terotero, ave típica del altiplano de cabeza redonda aplanada. 

Liwnuqaña. - Tumbar al suelo.

Lunthataña. - Robar cosas, hurtar objetos o dinero.

Lupi. - Calor, rayo del sol.

Luraña. - Hacer, realizar alguna actividad o tarea. Palillos para tejer.  

Luräwi. - Lugar de trabajo. Obra, resultado de algún trabajo o tarea 
específica.
 
Llaki. - Pena, preocupación.

Llallawa. - Producto de papa gemela unida por la parte media o inferior 
y separado por la parte superior. Por extensión, se aplica a los cerros y 
montañas con dichas formas. 

Machaña/umaña. - Embriagarse, emborracharse.



213 Anexo

Machaq marka. - Pueblo nuevo, población de creación reciente.

Mallku. - Autoridad originaria de una comunidad.

Manqhancha. - Enagua, faldas internas de la mujer.

Manqhapacha. - Tiempo y espacio de la profundidad, mundo de adentro 
por debajo de la tierra. Se dice que es la morada de los espíritus malignos. 

Mantaña. - Entrar, ingresar.

Marka. -  Nación. Comunidad humana establecida en un mismo terri-
torio y unida por lazos históricos, lingüísticos, religiosos, económicos 
y otros.

Masi. - Pariente, amigo, paisano.

Masüru. - Ayer, tiempo pasado.

Mika Tayka. - Nombre cariñoso con que se asigna a la montaña de 
Tunupa, ubicada en la región norte del salar de Uyuni.

Mikaya. - Abismo. Profundidad de agua de color verde oscuro, fea y 
peligrosa. 

Mink’a. - Trabajo pagado con productos. Sustituto, persona que hace 
las veces de otra en un servicio comunal. 

Mistuña. - Salir, superar alguna dificultad.

Mukululu. - Variedad de danza dedicada a la caza de vicuñas que se 
baila con silbatos de calabacines pequeños, en la época de cosecha.  

Munaña. - Querer, amar.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 214

Munasiña. - Quererse, amarse entre dos enamorados.

Mururata. - Nombre de montaña de características cortadas por la 
cima, ubicada en la provincia Murillo del departamento de La Paz, 
considerada como el mallku de la región. 

Muxsa aru. - Voz cadenciosa, voz suave y carismática.

Nayra/layra. - Ojo. Antes, antigüedad y tiempos pasados. Layra en la 
variedad de Oruro.

Nayra sata. - Primera siembra de la época que ocurre, más o menos, 
en el mes de agosto.
 
Nayra pacha. - Antaño, tiempos antiguos.

Pijchaña. - Mascar coca, acullicar.

P’isaqa. - Perdiz, ave gallinácea típico del altiplano cuyo huevo y carne 
en ciertas épocas es requerido por la comunidad.

Pacha. - Tiempo, espacio considerado como sagrado por la cultura 
andina.

Pachamama. - Madre tierra, divinidad femenina principal de los aymaras.

Pallaña. - Recoger, escoger, seleccionar.

Pallqa lawa. - Palo. Bifurcación, punto donde se divide dos palos para 
alejarse entre sí.

Panqara/phanqhara. – Flor.



215 Anexo

Parlañ yatichaña. - Enseñar a hablar la lengua aymara con todas sus 
competencias.

Phawa. -  Época de siembra de quinua o cebada. Acción y efecto de 
esparcir la semilla de quinua, grano de cebada y otro cereal en las tierras 
preparadas para este fin.

Phaxsi. - Luna, mes.

Pilpintu. - Mariposa del campo que revolotea de flor en flor.
 
Phichhitanka. - Avecilla típica del altiplano con elevación de cabeza 
más conocido como 	 gorrión.

Phina. - Conjunto de productos agrícolas como papa, oca u otro tu-
bérculo, puesta en el depósito o acumulado para su conservación en el 
mismo terreno de cosecha.

Pinkillu. - Instrumento musical de viento de madera u otro material 
en forma de tubo con varios 	 agujeros circulares que se toca solo en 
periodo de lluvia.

Pirwa. - Granero o depósito de alimentos construidos de piedra o 
adobe, especialmente, para este fin. 

Pukari(a). - Fortaleza. Recinto fortificado, por extensión se llama ‘pu-
cari’ a las cimas de los cerros donde se encuentran ‘chullpas’.

Puku puku. - Alondra, se caracteriza por cubrir sus huevos para pro-
teger del frío, calor y de los depredadores.

Puriña. - Llegar, alcanzar la meta.

Puruma. - Tierra virgen y fértil descansada y no cultivada por varios años.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 216

Phuchha. – Hija joven.

Phusaña. - Soplar, tocar instrumento de viento.

Phusiri. - Soplador. Persona que toca algún instrumento de viento en 
las fiestas tradicionales de la comunidad.

Qala marka. – Ciudad o pueblo de piedra. Comunidades caracterizadas 
por la existencia de formaciones geológicas que asemejan una ciudad, 
una de ellas se encuentra en la provincia Pacajes y otra está en la pro-
vincia Aroma del departamento de La Paz. 

Qamaña. - Lugar de residencia o sitio de convivencia de respeto recí-
proco, ya sea entre personas o con la naturaleza.

Qantuta. - Kantuta, flor silvestre del campo.

Qapuña. – Hilar.

Qaqachaka. - Nombre de una población de la provincia Abaroa del 
departamento de Oruro.

Qarwa kirki. - Canción para las llamas interpretada por sus pastores.

Qarwa qallu. - Cría de llama.

Qhachwa. - Danza nocturna semisecreta realizada, generalmente, en 
los lugares de pastoreo por	 los jóvenes y muchachas en las fiestas de 
Todos Santos y Carnavales.

Qhana aru. - Forma de habla clara y comprensible.

Qhantati. - Lucero del alba. Amanecer, las primeras horas del día.



217 Anexo

Qharüru. - Mañana, tiempo futuro.

Qina. - Instrumentos musical de viento que se toca solo en periodo seco.

Qina qina /qinachu. - Danza que se baila con quena y disfraz de piel de 
tigre en el transcurso de equinoccio de marzo a septiembre, conocidas 
como de “de la época seca”.

Qhipa. - Atrás, detrás.

Qhipa mara. - Año después, año que se ubica después del presente.

Qhipapacha. - Tiempo futuro, tiempo no realizado que se ubica detrás 
del Presente.

Q’apha. - Ágil, cariñosa.

Qhipa sata. -  Siembra última o siembra atrasada.

Qhipürkama. - Hasta día atrás. Forma de despedida que hace referencia 
a que el futuro en aymara se ubica detrás de uno. 

Qhipüru. - Día atrás. Expresión que da pauta para comprender que el 
tiempo futuro en aymara está detrás de uno, no visible.

Q’ila q’ila. - Planta silvestre parecido al tarwi.

Qulqincha. - Nombre de la población actual de ‘Colquencha’. Sus habi-
tantes indican que esta palabra proviene de la expresión ‘Kulkiri qhinchha 
warmi’ que significaría más o menos ‘Mujer mal agüero de Colquiri’.

Qulliri. - Curandero. En aymara el curandero no solo es un simple 
médico o terapeuta, sino un especialista religioso que lucha en contra 
los espíritus malignos.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 218

Qura Qura. - Nombre de una montaña ubicada en la cercanía de la 
localidad de Salinas de Garci Mendoza de la provincia Ladislao Cabrera 
y considerada como uno de los mallkus regionales.

Quri chhiqha. - Alas de oro.

Quta. - Lago, laguna, mar.

Qhuru. - Bravío, riguroso, estricto. Malo, feroz, indómito, salvaje.

Q’apha. - Ágil, eficiente.
 
Q’ila q’ila. - Planta silvestre parecido al tarwi.

Q’ipiña. - Cargar un bulto o bebé a la espalda.

Rutucha. - Corte de cabello. Primer corte de cabello del niño.

Sajama. - Montaña, símbolo del departamento de Oruro ubicado en 
la provincia Sajama.

Sank’ayu. - Planta cactácea que crece en lugares altas o colinas.

Sapi/saphi. - Raíz, órgano de las plantas que crece en dirección inversa 
al tallo e introducido a la tierra. Origen o linaje familiar.

Saraña. - Ir, caminar, avanzar.

Sariri. - El que va, viajero.

Sarnaqäwi. - Costumbre, tradición e historia de la comunidad. Con-
junto de Cualidades, de usos, que forman el carácter distintivo de una 
persona o de una nación. 



219 Anexo

Sart’a. - Primera visita de los familiares del novio para pedir la mano 
de la novia.

Sartayaña. - Estimular, promover algo. Provocar algo para el logro de 
ciertos objetivos en beneficio común.

Sata/yapu sata. - Periodo de siembra de tubérculos (papa, oca, etc.) 
que comprende los meses de agosto a noviembre entre nayra sata, taypi 
sata y qhipa sata.

Sataqa. - Dotación de dos o tres surcos para que el huérfano o algún 
familiar se siembre con su semilla en el espacio cedido dentro la chacra.

Säwinaka. - Dichos, proverbios, refranes. Dicho sentencioso de carácter 
didáctico y moral.

Sawuña. - Tejer en telar.

Sayaña. - Estar parado. Propiedad que consta de casa y terrenos situados 
en los alrededores en las que habita una familia.

Siku. - Instrumento musical de viento fabricado de caña hueca que se 
toca solo en periodo seco.

Sikuri. -  Conjunto de danza con instrumento de viento llamado siku 
que, se baila y se toca en época seca.

Suchu usu. - Enfermo de parálisis impedido para caminar. Esta enfer-
medad, según la creencia de los habitantes de las regiones del altiplano 
andino, es provocada por la profanación de sitios arqueológicos. 
 
Suma parlaña. - Hablar con propiedad elegancia y destreza. 

Suri. - Ñandú andino que se caracteriza por ser un ave corredora.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 220

Tata Sabaya. - Montaña de una altura aproximada de 5430 msnm, 
volcán inactivo que se encuentra al norte del salar de Coipasa del 
departamento de Oruro y es considerado como uno de los mallkus y 
protectores de la región.

Taqi. - Todo, totalmente.

Tarqa. - Instrumento musical de viento hecho de madera o conjunto 
musical y danza que se baila y se toca únicamente en periodo de lluvia.

Tata. - Padre, señor. En los rituales se dirigen con dicho nombre a los 
seres sobrenaturales protectores masculinos. 

Tatala. - Nombre asignado a las divinidades masculinas de las alturas, 
por ejemplo, a la lluvia por la fecundidad de la tierra.

Tatal wanqiña. - Ceremonia ritual de llamada a la lluvia o esperar lluvia 
con preparativos, se realiza a fines del mes de noviembre (San Andrés) 
en lugares denominados calvarios.

Tawaqu. - Mujer joven y soltera.

Tayka. - Madre. Mujer de tercera edad.

Taypi sata. - Siembra del medio que comprende entre los meses de 
septiembre y octubre.

Tiwula/lari/qamaqi. - Mamífero carnívoro de la familia de los cánidos 
que atacan a las ovejas y a otros animales pequeños.

Tikina. - Nombre de una localidad de la provincia Manco Kapac del 
departamento de La Paz. 

Tukuña. -Terminar, acabar. Aparentar, simular. 



221 Anexo

Tunari. - Montaña ubicada en el altiplano del departamento de Oruro, 
considerada como el mallku de la región.

Tunupa. - Montaña ubicada en la región del norte del salar de Uyuni 
entre las provincias Ladislao Cabrera y Daniel Campos y considerada 
como una divinidad femenina de la región.

Tumpaña. - Visitar, saludar, echarse de menos.

Tuyu/tuju. - Especie de conejillo silvestre.

Thaya. – Frío.

Thuquña. – Bailar.

T’ula. - Leña. Planta leñosa de fuego muy fuerte. 

Ukankaña. - Permanecer, estar ahí.

Uñjaña. - Ver. Situar, observar.

Uru. – Día.

Urpila. - Paloma, pichón.

Uraqi. - Suelo, tierra, territorio, campo. Planeta en la que habitamos.

Uywa. - Especie animal doméstico o silvestre. Ganado.

Uywa kirki. - Canción a los animales que interpretan los pastores en 
la realización de sus actividades. 

Uywiri. - El que cría. Ser protector local o regional, de la comunidad, 
familia y del hogar.



El valor sociocultural y lingüístico de las canciones aymaras 222

Waki. - Convenio de trabajo entre dos personas para beneficio común 
del propietario y el	 que cultiva la tierra. 

Wak’a. - Roca, piedra o lugar especial empleada en ceremonias especiales.

Walu. - Nombre de un cerro ubicado en la provincia Ladislao Cabrera 
de Oruro.

Wankara. - Tambor o bombo, instrumento de percusión.

Waña mara. - Año seco en que existe escasa precipitación pluvial.

Wara wara. - Estrella. Astro luminoso.

Warmi. - Mujer, esposa. 

Wari. – Vicuña.

Wari punchu. -  Poncho tejido de lana de vicuña o de color vicuña.

Waxt’a. - Ofrenda, reglado que se realiza con libación para apagar la 
sed de los sobrenaturales y protectores. 

Waych’a. - Nombre de una de las tantas variedades de papa.

Wayllüma. - Nombre de una localidad de la provincia Daniel Campos.

Wayna. - Varón joven y soltero.
  
Wayna walu. - Nombre de un cerro pequeño dotado de una inmensa 
vegetación de paja 	 considerado como un ser protector de las comu-
nidades que habitan en sus alrededores. 

Wichhu. - Planta que crece en el altiplano y utilizado en el techado 
de casas.



223 Anexo

Wila. - Sangre, rojo.

Wilancha. - Sacrificio sangriento que se hace en honor a la Pachamama 
o los Achachilas, en agradecimiento por los dones recibidos.

Willka Kuti. - Retorno del sol, año nuevo andino y amazónico.

Willjta/qhantati. - Amanecer. Madrugada. Comienzo de la aparición 
de una luz débil en el horizonte.

Wiskhu. - Abarca, calzado rústico de cuero de llama o de vaca.

Yanapaña. - Ayudar, contribuir, aportar.

Yatiri. - El que sabe. Especialista religioso y adivino. Persona con po-
deres, gracias a la energía del rayo y por otras circunstancias. 

Yapu llamayu. - Periodo de cosecha, principalmente, de papa.

Yapu qhulli. - Periodo o época de rotura de la tierra para el cultivo. 

Yapu sata. - Periodo o época de siembra, principalmente, papa.

Yuqa. – Hijo.
 



La presente edición se terminó de imprimir 
el mes de agosto de 2025, en los talleres de 

la imprenta EBLON
Ciudad de La Paz




	Página en blanco



